
 Volume 8,  Nomor 1, Juni  2014                                                                           65 

DEKONSTRUKSI TAFSIR ANTROPOSENTRISME:

Telaah Ayat-Ayat Berwawasan Lingkungan

Junaidi Abdillah

IAIN Raden Intan Lampung
junaidiabdillah@iainradenintan.ac.id

Abstrak

Mainstream yang berkembang bahwa alam semesta ini disediakan oleh 

Tuhan hanya untuk kemakmuran manusia, membuat eksplorasi atas 

sumber daya alam ini makin brutal tak terkendali. Agama-agama samawi 

juga ditengarai kuat menanamkan  paham antroposentrisme pada 

pemeluknya. Sehingga, muncul pandangan bahwa penyebab kerusakan 

lingkungan dan alam tersebut diakibatkan paham antroposentrisme  

tersebut. Islam sebagai salah satu agama samawi juga tidak luput 

dari tudingan tersebut. Karenanya, tulisan ini bermaksud membongkar 

paradigma tafsir bias antroposentisme dalam Islam. Dengan metode 

maud}u’i, penulis mengumpulkan dan mengelaborasi ayat-ayat berbasis 

ekologi. Pendekatan yang dipakai adalah bayani dan hermeneutika. 

Sedangkan content analysis sebagai pisau bedahnya. Tulisan ini bertujuan 

menemukan pesan-pesan tafsir berbasis lingkungan dalam perspektif 

ekologi Islam.

Abstract 

DECONSTRUCTION OF ANTHROPOCENTRISM EXEGESTION: STUDY OF 

ENVIRONMENTAL VERSES. The growing mainstream that the universe is 

provided by God only to human prosperity has generated the increasingly 

brutal and uncontrolable exploration of natural resources. Consequently,  

celestial religions are also strongly suspected to instill anthropocentrism 

among its adherents Thus, it is appeared the view that the causes of 

environmental damages are instigated by anthropocentric  understanding. 

Islam, as one of the celestical religions, is also becoming the target of such 

accusations. This study is aimed at dismantling  the biased paradigm 

of anthropocentric interpretation in Islam. By using maud }u’i – topical- 



Imam Iqbal

66                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

methods along with the bayani and hermeneutic approaches,  the author 

collects and elaborates a number of verses in the Qur’an related to ecology 

to find the true messages of ecological interpretation within the Islamic 

perspective.

Kata Kunci: Lingkungan; Tafsir; Antroposentrisme; Ekologi.

PendahuluanA. 

Persoalan lingkungan menjadi tema menarik untuk selalu 

dikaji ketika kerusakan lingkungan hidup semakin memprihatinkan 

dari waktu ke waktu.1 Fenomena longsor, banjir bandang, gempa 

bumi, kebakaran hutan seakan sudah menjadi rutinitas musibah. 

Tak pelak, kajian lingkungan menjadi isu sentral. Namun seiring 

dengan meredupnya bencana tersebut maka redup pula isu tentang 

lingkungan. Sehingga kajian-kajian lingkungan seakan menjadi 

obat sementara bagi musibah-musibah tersebut. Namun akar 

permasalahan penyebab kerusakan lingkungan hidup tak pernah 

terurai guna dicarikan solusinya.

Manusia sebagai makhluk mandataris Allah swt di bumi 

yang diberi kepercayaan (baca: amanah) untuk memelihara dan 

memakmurkan bumi nampaknya belum memberikan hasil yang 

terbaik. Khali >fah fi al-Ard } yang dimaknai dengan manusia sebagai 

1Kerusakan lingkungan di berbagai belahan bumi telah sampai pada 

tahapan yang menghawatirkan. Enviromental yang dikeluarkan Worldwatch Institute 

(2004), menyebutkan bahwa pada 1999 lubang ozon di atas antartika telah mencapai 

25 juta kilometer persegi. Luas yang hampir sama dengan Amerika Serikat, China 

dan India digabung menjadi satu. Lebih lanjut laporan tersebut, dengan mengutip 

data PBB tahun 2001, menyebutkan negara-negara tropis telah kehilangan hutannya 

lebih dari 15 juta hektar tiap tahunnya. Tahun 2003 disebutkan bahwa 90 persen 

ikan-ikan yang bernilai ekonomis telah dibunuh oleh industri perikanan. Di sisi 

lain, jurang kesenjangan penguasaan sumber daya alam antara mereka yang 

mampu dengan yang tidak semakin menganga lebar. Tercatat dalam laporan 

UNEP (2002) seperlima penduduk dunia menghabiskan 90% dari total konsumsi 

perorangan global. Sisanya, yang mencakup sekitar 4 miliyar jiwa, hanya mampu 

bertahan dengan tingkat pendapatan antara $ 1 hingga $ 2 setiap harinya. Kurang 

labih 1,1 milyar penduduk bumi masih kesulitan untuk mendapatkan air bersih dan 

2,4 miliar jiwa kesulitan mengakses sarana sanitasi yang sehat. Kebanyakan dari 

mereka tinggal di kawasan Asia dan Afrika. Lihat dalam Enviromental Milestone 

oleh Wolrdwatch Institute. Tentang hal ini dapat diakses pada alamat: http//www.

worldwatch.org /brain/features/timeline/timeline.html. diunduh pada tanggal 20 

Desember 2012.



Dekonstruksi Tafsir Antroposentrisme

 Volume 8,  Nomor 1, Juni  2014                                                                           67 

wakil Allah di planet bumi seharusnya menjadi titik tolak awal 

manusia dalam mengelola sekaligus memelihara alam ini. Namun 

realitas di lapangan justru mandataris ini digunakan dalam batas 

yang tidak wajar. Sehingga pada gilirannya kemudian manusia 

dengan dalih membangun bumi justru membuat kerusakan dahsyat 

bumi ini.

Akar permasalahan krisis lingkungan dan alam disinyalir 

berawal dari mengakarnya filsafat antroposontrisme dalam jiwa-

jiwa manusia di bumi ini. Antoposentrisme2 dimaknai sebagai teori 

etika lingkungan yang memandang pusat alam semesta adalah 

manusia. Sehingga kepentingan manusia paling menentukan dalam 

pengambilan kebijakan berkaitan dengan alam secara langsung 

atau tidak. 3

Antroposentrisme diduga kuat berakar pada ajaran agama-

agama monotheis termasuk Islam dituduh mengembangkan 

ajaran tersebut. Toynbee sebagaimana dikutip Martin Harun dalam 

pengantar buku Agama Ramah Lingkungan, menegaskan bahwa agama-

agama monotheis telah menghilangkan rasa hormat terhadap alam 

yang Iahi. Sehingga tak ada lagi yang dapat menahan ketamakan 

manusia.4 Islam sebagai salah satu agama monotheis tak luput dari 

tuduhan serupa. Akar tradisi yang sama yakni agama Ibrahim dan 

lahir di Timur Tengah mengakibatkan Islam sebagai suatu agama 

dianggap sama dengan tradisi Yudeo-Kristen dalam mengajarkan 

antroposentrisme.5

2Menurut Mujiyono Abdillah, dalam kajian teologi lingkungan Islam, terkait 

dengan hubungan manusia dengan alam, paling tidak ada tiga pola hubungan: 

pancosmisme, antroposentrisme dan holisme. Dari ketiga paham tersebut, pola 

ketiga atau holisme-lah yang direkomendasikan untuk ditumbuhkembangkan. 

Sedangkan yang pertama dan kedua ditinggalkan jauh-jauh. Lihat dalam Mujiyono 

Abdillah, Agama Ramah Lingkungan, (Jakarta: Paramadina, 2001), h. 150.
3Menurut Shabecoff, kerusakan lingkungan merupakan cerminan krisis 

intelektual dan spiritual. Kaum intelektual Barat telah melakukan kritik atas filsafat 

sekuler yang antroposentris yang memisahkan manusia dari kesakralan alam. 

Para pengkritik tajam di antaranya:  John Muir, Rosevelt Arne Naess, Lynn White, 

Felix Guattari dll. Lihat dalam Philip Shabecoff, A New Name for Peace; International 

Environmentalism, Sustanaible Development and Democracy, (Hanover: University Press of 

New England, 1996), h. 221.
4Martin Harun, Kata Pengantar; Agama Ramah Lingkungan, (Jakarta: 

Paramadina, 2001), h. xv
5John A. Grim (ed), Agama, Filsafat  dan Lingkungan Hidup, (Yogyakarta: 



Imam Iqbal

68                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Berangkat dari tuduhan-tuduhan di atas, maka ada beberapa 

pertanyaan yang layak untuk dikaji dan dijawab dalam paper ini. 

Apakah benar Islam mengajarkan antroposentrisme? Bagaimana 

konsep ekologi6 dalam Islam? Dan bagaimana pandangan Islam 

tentang hubungan manusia dengan alam dan lingkungan hidup? 

Pertanyaan-pertanyaan ini sangat mendesak dicari jawabannya 

untuk kemudian ditemukan pesan-pesan ekologis Islam terkait 

dengan penanggulangan krisis lingkungan global.

Filsafat AntroposentrismeB. 

Dilihat dari sejarahnya, kelahiran filsafat antroposentrisme 

berawal dari filsafat pelepasan manusia dari kungkungan Tuhan. 

Pada abad pertengahan tepatnya, alam pikiran dunia Barat dipenuhi 

dengan pikiran mitologis. Yakni berakar pada mitologi Yunani, saat 

itu Barat benar-benar terkungkung di dalam paham keagamaan 

bahwa seolah-olah Tuhan itu membelenggu manusia.

Paradigma tersebut mulai ditinggalkan dengan munculnya 

renaissance. Dan, muncul pemikiran bahwa manusia adalah pusat 

segala sesuatu. Tuhan dan dewa-dewa hanya dianggap sebagai 

mitos. Muncullah pandangan antroposentrisme muncul sebagai 

pendobrak pandangan keagamaan mitologi secara revolusioner. 

Pandangan antroposentrisme atau juga lazim dikenal dengan 

humanisme beranggapan bahwa kehidupan tidak berpusat pada 

Kanisius, 2003),  h. 100 
6Kata ekologi pertama kali diperkenalkan sebagai suatu istilah tersendiri 

oleh Ernest Hauckel. Kata ini berasal dari istilah Yunani oikos yang bermakna rumah 

atau tempat tinggal dan logos yang kerap diartikan sebagai ilmu. Secara harfiah, 

kata ilmu sebagai studi tentang organisme-organisme dalam tempat tinggalnya. 

Selanjutnya Otto Soemarwoto dengan mengambil kias dari ekonomi, menyebut 

ekologi sebagai ilmu tentang rumah tangga mahluk hidup. Oxford Advenced Learners 

Dictionary (1995: 367) menyebutkan bahwa ekologi sebagai suatu studi tentang 

hubungan antara tumbuhan dan makhluk hidup lainnya antara satu sama lain dan 

dengan lingkungannya. Lihat dalam Otto Soemarwoto, Ekologi, Lingkungan Hidup 

dan Pembangunan,  (Jakarta: Djambatan, 1997), h. 22. Lebih jauh Capra menyebutkan 

prinsip-prinsip utama dalam ekologi adalah jaringan, siklus, energi, matahari, 

kemitraan, keragaman, dan keseimbangan dinamistik. Jaringan dapat ditemukan 

pada semua skala alam di mana segala sistem saling berkomunikasi dan berbagi 

sumber daya yang ada tanpa memperhatikan batas-batas mereka yang lebih 

bersifat sebagai identitas dan bukan sebagai pemisah. Lihat Jonny Purba, Pengelolaan 

Lingkungan Sosial, (Jakarta: Yayasan Obor Indonesia, 2005), h. 10-12.



Dekonstruksi Tafsir Antroposentrisme

 Volume 8,  Nomor 1, Juni  2014                                                                           69 

Tuhan, melainkan manusia. Manusialah penguasa realitas, yang 

menentukan nasibnya sendiri dan kebenaran. Karenanya, Tuhan dan 

kitab-kitab suci tidak diperlukan lagi. Antroposentrisme  sejatinya 

hadir dengan datangnya rasionalisme yang tidak lagi percaya lagi 

bahwa hukum alam bersifat mutlak.7

Konsep antroposentrisme adalah manusia merdeka dan 

menjadi pusat dari segala sesuatu. Namun kenyataannya, sekarang 

telah diturunkan derajatnya menjadi tak lebih sebagai bagian 

mesin, yakni mesin raksasa teknologi modern. Karena proses 

inilah, pandangan tentang manusia menjadi tereduksi. Manusia 

menjadi bagian produksi teknologi modern. Ia hanya menjadi 

elemen mekanisasi dan elemen otomatisasi teknologi.8 Dan paham 

antrposentrisme saat ini telah merambah ke dunia lingungan 

hidup. Karena itulah manusia modern menjadi terbelenggu oleh 

proses teknologi. Manusia teralenasi dari kerja, hasil kerja sesame 

dan masyarakatnya.

Menurut Resmussen --sebagaimana dikutip oleh Mary Evelyn 

dan John A. Grim-- bahwa akar dari segala permasalahan lingkungan 

diduga berawal dari filsafat antroposentrisme.9 Ia mendefinisikan 

antroposentrisme sebagai teori etika ligkungan yang memandang 

pusat alam semesta adalah manusia sehingga kepentingan manusia 

paling menentukan dalam pengambilan kebijakan berkaitan 

dengan alam secara langsung maupun tidak. Dalam kalimat 

Gregory Bateson, sebagaimana dikutip oleh Ramussen, diajukan 

sebagai berikut :

”....Dan bila Anda menyombongkan diri karena memiliki budi, Anda 

akan melihat dunia sekitar anda sebagai yang tak berbudi dan oleh 

karenanya tidak mempunyai hak pertimbangan etis. Lingkungan akan 

tampak menjadi milik anda untuk dieksploitasi. Unit kelangsungan 

7Kuntowijoyo, Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi, (Bandung: Mizan, 

1998), h. 156. Selanjutnya Kuntowijoyo memandang bahwa antroposentrisme 

merupakan cikal bakal dan refleksi budaya Barat. Dan, akhirnya menyebar bak 

ibarat virus ke seluruh dunia termasuk Indonesia. Lihat uraian lengkapnya pada 

haman 159-161.
8Ibid., h. 162.
9Mary Evelyn dan John A. Grim (ed), Agama Filsafat dan Lingkungan Hidup, 

(Yogyakarta: Kanisius,  2003), h. 217-219.



Imam Iqbal

70                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

hidup anda adalah diri Anda dan sesama atau rekan dengan 

kekhususan yang sama dengan anda berhadapan dengan lingkungan 

dari unit-unit social lain rasa-rasa dan binatang dan tumbuhan 

lain....”10

Antroposentrisme juga diduga kuat berakar kuat dari ajaran 

agama-agama monotheis, seperti dalam tradisi Yudeo-Kristen 

tampak pada kitab-kitab kejadian 1: 28

“Allah memberkati mereka (Adam dan Hawa) lalu Allah berfirman 

kepada mereka: beranak cuculah dan bertambah banyak, dan 

penuhilah bumi, dan taklukkanlah itu, dan berkuasalah atas ikan-

ikan di laut dan burung-burung di udara dan atas segala binatang 

yang merayap di bumi”.

Menurut Lynn White, sebagaimana dikutip oleh Martin 

Harun dalam pengantar buku Agama Ramah Lingkungan, 

menyebutkan akar permasalahan lingkungan dan alam terdapat 

pada ajaran Kristen. Lynn mengatakan dalam tulisannya dengan 

kalimat sebagai berikut:

”Manusia sedikit banyak berbagi dalam transendensi Allah 

terhadap alam. Kekristenan, dalam kontras mutlak dengan 

agama kafir kuno dan agama-agama Asia. Tak hanya menciptakan 

dualisme manusia dan alam, tetapi juga menegaskan bahwa 

telah menjadi kehendak Allah manusia mengeruk (exploit) alam 

untuk tujuan manusia sendiri”.11

Lebih lanjut, menurut Mujiyono Abdillah bahwa konstruksi 

teologi lingkungan yang sudah populer dalam masyarakat 

disinyalir telah terkontaminasi oleh paham antroposentrisme. 

Paham antroposentrisme ditandai oleh melonjaknya kesadaran 

akan rasa percaya diri manusia untuk kuasa atas sumber daya 

alam dan lingukungan. Kesadaran demikian berkembang pesat 

karena manusia percaya dirinya sebagai makhluk istimewa dengan 

berbekal kemampuan rasionalnya. Paham antroposentrisme 

meyakini bahwa manusia merupakan makhluk yang mempunyai 

kelebihan dibanding makhluk lainnya. Bahwa sumber daya alam dan 

10Ramussen, Kata Pengantar dalam Mary Evelyn dan John A. Grim (ed), 

Agama Filsafat dan Lingkungan Hidup, (Yogyakarta: Kanisius, 2003), h. 220.
11 Martin Harun, Kata Pengantar Agama Ramah Lingkungan, dalam Mujiyono 

Abdillah, Agama Ramah Lingkungan, (Jakarta: Paramadina, 2001), h. xix-xx.



Dekonstruksi Tafsir Antroposentrisme

 Volume 8,  Nomor 1, Juni  2014                                                                           71 

lingkungan ini diciptakan untuk kepentingan manusia. Karenanya 

harus dieksploitasi demi kesejahteraan manusia.12

Antroposentrisme dalam dimensi kajian Islam diduga 

bersumber dari prinsip-prinsip dasar Islam yang berkaitan dengan 

konsep hakikat manusia sebagai makhluk istimewa (super being), 

manusia sebagai makhluk yang diberi akal (rasional), manusia 

makhluk yang paling kuasa atas alam (sukhriya’) dan konsep khali >fah 

fi al-ard }. 

Keempat prinsip dasar dan konsep hidup di atas menjadi 

simpul-simpul teologi yang bias antroposentris. Dengan demikian 

dapat dipahami bahwa manusia merupakan makhluk terbaik 

karena dibekali akal. Manusia juga makhluk yang dinamis 

sedangkan makhluk lainnya statis. Dengan akalnya manusia 

dapat mengembangkan teknologi untuk menguasai sumber daya 

alam dan lingkungan bahkan menjelajah angkasa luar.13 Filsafat 

antroposentrisme ini pulalah yang dituding melahirkan filsafat 

liberalisme dalam pengelolaan alam. 

Bahkan racikan konsep maqa >s }id as-syari >’ah Syat }ibi diakui 

sarat dengan filsafat antroposentrisme. Menurut Syat }ibi, Allah 

menetapkan syari’at untuk mewujudkan kemaslahatan manusia 

baik di dunia maupun di akhirat. Pandangan antroposentrisme 

nampak sekali pada al-d }aru >riya >t al-khamsah: menjaga agama, akal, 

harta, jiwa dan kehormatan.14 Semua dimensi yang lima tersebut 

hanya human oriented. Sementara kajian maslahat lingkungan belum 

tersentuh olehnya. Implikasinya, dalam segala aktivitasnya selalu 

berorientasi pada kemaslahatan manusia.

Ayat-ayat AntroposentrisC. 

Terdapat ayat-ayat al-Qur’an yang disinyalir mengandung 

nilai dan paham antroposentrisme. Pertama, adalah konsep manusia 

sebagai makhluk yang paling istimewa terdapat dalam surat al- T }i >n 

ayat 4:

12Mujiyono Abdillah, Fikih Lingkungan; Panduan Spiritual Hidup Berwawasan 

Lingkungan, (Yogyakarta: UPP AMP YKPN, 2005), h. 34.
13 Mujiyono Abdillah, Agama Ramah Lingkungan, (Jakarta: Paramadina, 

2001), h. 11-13.
14as-Syat}ibi, al-Muwafaq�t fi Us }ul al-Syar¯’ah, ed. Khudari Husein, Jilid II, 

(Beirut: Da>r al-Fikr, 1341), h. 3 dst.



Imam Iqbal

72                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

 15, ;q� �Ö �â��� �u �¿ �-��
� ³� �W� �̄ Ð �¿~ ��g]��Ð �ÿ �â �õ �. �ã �â�t

ada juga terdapat dalam surat al-Isra >’ ayat 70: 

�Ð �ÿâ �õ �.�u /ü{� �ñ� �� �d�� �õ �P�q ��Ð �ÿõ /Ê �W ��� �KÐ ��� /Ît
� �u{ q ��Ð �ÿa �, �+ ��� �ñ® ��t
 ���ñ ��t
�� �W�q ��Ð �ÿõ �ü �- ��� �« ��
�� �ÿ���Ð �ÿ{ /ñ �d�ã �â�t ��
 .16 �vl� �ÊØ ��

Surat al-Infit }a >r ayat 7-8:

 ,17 �Z �� /d �+� �Â �Ð �?�Ð /{� �½ �+Ö �H�H ��
� ³� �W��� �Z�t �ã �Ñ �W� ��
 /Ö �¿ �W� �Z �â �õ �. @ �ä /t� *
Surat al-Taga >bun ayat 3:

�.18 �ñ� �É �ü �t�� �� ���t ��
 ��� �q �d �+ �Ö �H� �u �¿ �- ��Ð �W� �q �d �+ /Ö �H ���W �® �tÔ ��� �y �+ ��g]� ��� �K
 ��Ð �ü /¿t� �W �õ �.
Kedua, Ayat-ayat yang menggambarkan manusia sebagai 

makhluk berakal. Terdapat dalam surat al-Baqarah ayat 75:

� �q �� ��� �ºÖ �õ �â �P�Ð �{� �ã �Ñ ���u �{� �� �~Ö �Wñ �® ��� /q ��� �� /õt�� �« �vl �d� �̄ Ö �Ñ �ü �¿��� �q �
 �ÿ{� �W� �ñ �W� �̄ Ð �d� �ã �a ��� �q �å �t� �
Ö �ÿ �{ �Õ ���¯ ��
� �̄ Ö �Ñ �ü �Î �� �W��

 .19 <¯Ö �ü �õ �Ñ ��

Surat al-Nahl 78:

� �q �å /õ �Ñ �t � �½ �ã �� �W ��g]� �� �<$¾ <«@n<ÈZ<6  �F �ü /¿ �t� � �q �å �t � �j �Ñ �, �� � �Ð� �� �? � �̄ Ö �ü �õ �Ñ �� � �g] � �q �å ��Ð �
 /{��
 � �̄ Ö �Î �� �u{ �q �å �, �ñ �.��
 � �� /õt� ��
.20 �̄ � �ñ �å �À��

Ada juga dalam surat al-Rum ayat 7:

. �̄ Ö �õ �WÐ �Q� �q ��� �½ �ñ �. �g]�� �u �P� �q �� ���Ð �� �~ 0ãt�� �½Ð �� �® �t�� �u{��
ñ ��Ð �N� �̄ Ö �ü �õ �Ñ ��
Dan masih banyak ayat lainnya yang berbicara bahwa 

15Artinya: “sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia dalam bentuk yang 

sebaik-baiknya”
16Artinya: “Dan sesungguhnya telah Kami muliakan anak-anak Adam, Kami 

angkut mereka di daratan dan di lautan, Kami beri mereka rezki dari yang baik-baik dan 

Kami lebihkan mereka dengan kelebihan yang sempurna atas kebanyakan makhluk yang 

telah Kami ciptakan”.
17Artinya: “Yang telah menciptakan kamu lalu menyempurnakan kejadianmu dan 

menjadikan (susunan tubuh) mu seimbang. Dalam bentuk apa saja yang Dia kehendaki, Dia 

menyusun tubuh-mu.
18Artinya: “Dia menciptakan langit dan bumi dengan (tujuan) yang benar, Dia 

membentuk rupamu dan dibaguskan-Nya rupamu itu, dan hanya kepada-Nya lah kembali 

(mu).
19Artinya: “apakah kamu masih mengharap mereka akan percaya kepadamu, 

padah segolongan dari mereka mendengar firman allah lalu mereka mengubahnya setelah 

mereka memahaminya, sedang mereka mengetahui.
20Artinya: “Dan Allah mengeluarkan kamu dari perut ibumu dalam keadaan tidak 

mengetahui sesuatupun, dan Dia memberi kamu pendengaran, penglihatan dan hati agar 

kamu bersyukur”.



Dekonstruksi Tafsir Antroposentrisme

 Volume 8,  Nomor 1, Juni  2014                                                                           73 

manusia makhluk berakal. Di antaranya terdapat dalam QS. Al-

Anfa >l: 21, QS. Al-Hajj: 46, QS. Al-Ra’d: 2, QS. Hu >d: 123. Dengan 

demikian, banyak yang beranggapan bahwa makhluk lainnya lebih 

rendah dari manusia karena tidak berakal.

Ketiga, ayat-ayat yang menggambarkan manusia sebagai 

paling kuasa atas sumber daya alam dan lingkungan. Sebab alam 

semesta ini diciptaka hanya untuk manusia. Terdapat dalam surat 

al-Baqarah: 22:

 . 21 �q �å /t� �Ða �, �+� �K
 �ñ �ü /�t�� �u �{� �� ��� �\ �ñ �. ��Ð �W� �Â �Ð �{� �Â �Ð �ü /¿t�� �u �{� �¤ �ò~��
 ��� �Â �Ð �ÿ ��� �ÂÐ �ü /¿t� ��� �Ð?
 �ñ �W� �y �+ ��g]�� �q �å �t� �j �Ñ �,�@ �ä /t�
Terdapat juga dalam ayat 29:

� �Â� �?�j �å ��� �Ö �� ��� �K
 ��Ð �ü �>� �F� �>� /u ��
 /Ö �¿ �W� �ÂÐ �ü /¿t
���t �
�H �Ö ��>
� /q ��� �ÐÑ� �ü �,� �y+ �g]
�� �W�Ð /{�q �å �t� �W �õ �.�@ �ä /t
� �Ö ��
 .22 �q� �õ �P

Terdapat juga dalam surat al-Jatsiyah: 13:

 ,23 �̄ � �ñ /å �Ø ���� �« �Ö �ât� ;KÐ�� �g]� �Z �t ���� �W� /̄ ��
� �� �ÿ{� �ÐÑ� �ü �,� �y �+ ��g]��� �W�Ð �{ ��� �K
 ��Ð �ü /¿t��� �W�Ð /{� �q �å �t� �ñ /̄ �> �� 
Terdapat juga dalam surat Luqman: 20

 .24 9� �ÿ �MÐ�� ��� �½ �ñ ��Ð �N� �� �ü �Ñ �~� �q �å �� �õ �P� �G �� �>��
 ��� �y �+ ��g]��� �W�Ð �{ ��� �K
 ��Ð �ü /¿t��� �W Ð /{� �q �å �t� �ñ /̄ �>� �� /õt�� /̄ ��
� �
 �� �ñ��� �q �t��
Keempat adalah ayat-ayat tentang kedudukan manusia 

sebagai manifestasi wakil Allah di bumi. Terdapat dalam surat al-

Baqarah: 30:

� �ÂÐ �{ãt
� �Z �Ø¿�� ���Ð �
� �W �ã �¿Ø ���u �{�Ð �
� �W� �j �Ñ­ ���
�
Ö �tÐ �a� �� �Ø� �õ �.� �y+ �g]
�� �W� �j �PÐ �,��~ �
� �� �å �� �vl �üõ �t� �Z 0� �+� �¤Ð �a�� �
 ��
.25 <Z�t� �nã �â �~ ��� �� �ãü �® ��� �#� �¿ �~� �u®�~ ��

21Artinya: “Dialah yang menjadikan bumi sebagai hamparan bagimu dan langit 

sebagai atap, dan Dia menurunkan air hujan dari langit, lalu menghasilkan dengan hujan 

itu segala buah-buahan sebagai rezki untukmu”.
22Artinya: “Dialah Allah, yang menjadikan segala yang ada di bumi untuk kamu 

dan Dia berkehendak (menciptakan) langit, lalu dijadikan-Nya tujuh langit, dan Dia Maha 

Mengetahui segala sesuatu”.
23Artinya: “dan Dia menundukkan untukmu apa yang ada di langit dan apa yang 

ada di bumi semuanya, sebagai rahmat dari-Nya. Sesungguhnya pada yang demikian benar-

benar terdapat tanda-tanda kekuasaan Allah bagi kaum yang berfikir”.
24Artinya: “Tidakkah kamu perhatikan sesungguhnya Allah telah menundukkan 

untuk (kepentingan)mu apa yang di langit dan apa yang di bumi dan menyempurnakan 

untukmu ni’mat-Nya lahir dan batin”.
25Artinya: “Ingatlah ketika Tuhanmu berfirman kepada para malaikat: 

“sesungguhnya Aku hendak menjadikan seorang “khifah” di muka bumi. Mereka berkata: 

mengapa Engkau hendak menjadikan khifah di bumi itu orang yang akan membuat 

kerusakan padanya dan menumpahkan darah, padah kami senantiasa bertasbih dengan 



Imam Iqbal

74                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Juga terdapat dalam surat al-An’am: 165

� =F� �ñ �>� �Z /� �+� /̄ �
�q �dÐ ��
�Ð �{�� �W�q �d �Ö �õ� ��t� �KÐ �, �+ ��� �?Ñ ��� ��Ö �W�q �å �ÊÑ ��� �F �W �+ ��� �y+ �g]
� �M �� �vl �.�q �å �õ �Ñ �,�@ �ä /t
� �Ö �� ��
 .26q� �- /+� �+Ö �Ø �Ò �t� �� /~ �
 ��� �JÐ �â �Ñt


Dalam QS. Shad: 26:

 �� /õt�� �j� �� �>�u �P� �Z /õ �Ê �� �W� ¦H �Ö �
�t�� �F �� /���� �g] ���W �® �tÔ ��� �nÐ /ÿt�� �u ����� �q �å �-Ô �W� �y �+ ��g]��� �W� �� �Ø� �õ �.� ��Ð �ÿ �õ �Ñ �,�Ð /~ ��
� ��� ��
�Ð�
.27

Keempat dasar keagamaan di atas kemudian diduga 

melebur menjadi satu dalam bingkai teologi lingkungan yang 

”terkesan” antroposentris. Gejala-gejala demikian nampak ketika 

dijumpai dalam kehidupan nyata akan perilaku masyarakat yang 

tidak mencerminkan perilaku ekologis. Mulai dari eksplorasi alam 

tanpa batas, boros energi, pencemaran dan sebagainya. Keyakinan 

antroposentris inilah yang sudah saatnya ditafsir ulang dan 

dibongkar dengan ayat-ayat ekologis. Berikut ini keempat prinsip 

dasar tersebut akan dibedah dengan pendekatan tana >subu al-

a >ya >t. Harapannya cara penafsiran atomistik dapat dihindari agar 

ditemukan maqa >s }id Tuhan terkait pesan-pesan ekologis.

Pertama, terkait dengan konsep keistimewaan manusia 

sebagai makhluk yang paling sempurna. Konteks kesempurnaan 

dalam ayat-ayat di atas hanya dipahami sebatas kesempurnaan fisik. 

Dan, jaminan kesempurnaan manusia terwujud ketika dimensi 

spiritual dan amaliahnya terpenuhi. Sebagaimana dijelaskan dalam 

tafsir al-Qurthubi yang menjelaskan makna sebaik-baiknya bentuk 

ditafsiri dengan: 

��{ÐP�¤Ða�
äd�½��Ð�?�Â
Ö�>
���t
ã�P
�Ö���d �q� �Ö �â��� �u �¿ �-�
�
� ³� �Wf�����+���«��
�¯Ð¿~ �g]Ð���
ñüt
�#j�a�

�¯Ð¿t��t��º�Ð�Ö�¿{�Ö���âõ.��º�
,���õP� �Ð� �å �ÿ �{�Â�?�jd�Wõ.��~ �g]�½¯Öå��Ð{�u¿-�
�Ö����u�ñ¿Øüt


�ºò��ü�tÐ��Ð ,�ã �
 �{�ºñ{ �vlt�Ð� 1�Õ{�ºjâÑtÐ��Ðÿ�ò{�#ñ�ÐM�u��ñå��Ö��
�¤Ða���Ð
��?�â��F�ÐH�
��ã���ºW �t ��

memuji dan mensucikan Engkau”…
26Artinya: “dan Dialah yang menjadikan kamu penguasa-penguasa di bumi 

dan Dia meninggikan sebagian kamu atas sebagaian yang lain beberapa derajat, untuk 

mengujimu tentang apa-yang diberikan-Nya kepadamu.Sesungguhnya Tuhanmu amat cepat 

siksaan-Nya dan sesungguhnya Dia Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.
27Artinya: “wahai Dawud, sesungguhnya Kami menjadikan kamu penguasa di 

muka bumi, maka berilah keputusan (perkara) di antara manusia dengan adil dan janganlah 

kamu mengikuti hawa nafsu, karena ia akan menyesatkan kamu dari jalan Allah”.



Dekonstruksi Tafsir Antroposentrisme

 Volume 8,  Nomor 1, Juni  2014                                                                           75 

28ºã����tÖd�Ð{�¤�Ðÿ���½�{Ðât
�ã�ã{

Dengan demikian maka dimensi non-fisik justru lebih 

penting yaitu aspek keimanan (shaleh secara individual) dan aspek 

amal shalih (shaleh secara sosial). Tegasnya, manusia berpotensi 

menjadi lebih rendah ketika dua dimensi tersebut tidak tertampilkan 

dalam diri manusia. Sebagaimana dinyatakan dalam Surat al-Nahl 

ayat 97:

� �
Ö �~Ð �d �Ð �{ � �u �¿ �- ��Ð �� �q �� �ñ �,�
�
 � �q �
 /ÿ�� �ò �­ �ÿ�t �� � �� ��� �M � �½Ð �� �- � �� /ÿ �� �� �® �ÿ �õ �W � �u �{ �Õ �{ � �Ö �� �� � ¦� �� �~��
 � �� ��
 � �ñ �d �� �u{ � �Ð® �tÐ �H � �j �ü �P � �u �{

 �̄ Ö �õ �ü �Ñ ��

Ketika menafsiri ayat di atas Ibnu Kas }i >r menjelaskan dengan 

kalimat:

��õt
��õH����~��ÿ>���tÐÑ���õt
�JÐ�åt�F�Ð�üt
�jüÑt
�Ö��� �Ð®tÐH�jüP�uüt��tÐÑ���õt
�u{�ãP��
ä�

���ñÀ{����+Ö{�Ðüt
�jüÑt
�
ä�� �̄
��º�tÖ>+���õtÐ��u{Õ{���õa��«��
��ÿ��u{�º��~�
���
�ñd��u{�qõ>����õP

�½Ð�®t
��º½ñ.�g]
�+
ãt
��W��õüP�Ð{�u¿-�Ð����ò­�� �̄
��ºÐ�~ãt
��W����M�½Ð�-��õt
����®��¯ �Ð���õt
�ãÿP�u{

�29��~Ðd��
,�@�
�u{��-
ñt
�ºÖ,��jüÀ�����Ît


Ayat di atas menegaskan ada tiga variabel dalam ayat tersebut 

terkait dengan kehidupan yang berkualitas. Yaitu: berbuat baik 

(‘amal s }a >lih }), religiusitas (al-ima >n) dan kehidupan yang berkualitas 

(h }aya >tan t }ayyibatan). Ketiga variabel tersebut merupakan mata 

rantai yang tidak bisa dipisahkan satu sama lain. Maka kehidupan 

berkualitas baik di dunia maupun di akhirat hanya diperuntukkan 

bagi orang yang beriman dan beramal saleh. al-Qat }t }an memaknai 

amal shalih yaitu amal baik termasuk urusan-urusan kemasyarakat 

termasuk lingkungan. Dengan demikian dapat dikatakan bahwa 

kesempurnaan fisik manusia ditentukan kesempurnaan amal 

shaleh.

Dalam hubungannya dengan lingkungan alam, kesem-

purnaan manusia juga tidak menjadi variabel dominan dalam al-

Qur’an. Manusia sejatinya hanya bagian kecil dari lingkungan alam 

28Abu Abdillah Muhammad Ibn Ahmad al-Ans}a>ri al-Qurthubi, Jami’ li Ahk�m 

al-Qur’an, Jilid 8, (Beirut: Da>r al-Fikr al-‘Ilmiyah, 1992), h. 113.
29Lihat: Ibnu Kas\i>r, Tafs¯r al-Qur’an al-Adz¯m, Jilid IV, (Beirut: Da>r al-Fikr, 

1992), h 516.



Imam Iqbal

76                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

ini. Keterbatasan kesempurnaan manusia ditegaskan Allah dalam 

surat al-Isra’ ayat 37-38:

� �Z� �+� �ã �ÿ �P� �� ��� �>� �̄ Ð �d� �Z �t ¥�� 0j �d��� �g]Ö �M� �¤Ð �� �­ �t�� �G �õ �����u�t ��� �y �+ ��g]�� �� �ñ �̄ ���u�t� �Z /~ ��
� �Ð- �ñ �{� �y �+ ��g]��� �W� �5 �ü��� �g] ��

� 9Ð�� �ñ �å �{
Dan juga terdapat dalam surat al-’Alaq 6-7:

 .� �ÿ �Ò �� �>�� �º�
 /+�¯ ��
��� ¦� �Ò �Î ���t� �̄ Ð �¿~ ��g]�� /̄ ��
� /vl �d
Dua ayat di atas mengisyaratkan kepada kita akan 

keterbatasan dan kekurangsempurnaan manusia terhadap alam 

ini. Dan, terkadang manusia juga kelewatan batas dalam mengelola 

alam ini. Dalam menafsiri ayat ini al-Qurthubi mengatakan:

�@�Ð¿��ut�@�
�d �g]Ö �M� �¤Ð �� �­ �t�� �G �õ �����u�t ��f�Ð
�W�Ð{�qõÑ�W�Ð
ÿMÐ��" �tÖ���ut��ÿÑ��d �y �+ ��g]�� �� �ñ �̄ ���u�t� �Z /~ ��
f

�u{�F>
Öt
�#� �ñ �̄ t
���Ð
ÑÎa�y+ �g]
��ñ.��º�â?�@�
�JÖ�t
��ñ.�#¤Ðâ����Zt�ÐÎ��g]��ZtÖÎ��¤Ð�­t


�Z�+ãâ��@�
�ºZ�üÏÑ��d �g]Ö �M� �¤Ð �� �­ �t�� �G �õ �����u�t ��f��Ð
�õP�Z�À{���ñ�å��y+ �g]
��ñ¯��ut�@�
��y+ �g]


�½M�ÑI�+ÖÉ®{�}Ð®üt
��ºZaÖW�u{��Z�®��u{�Z��}Ð®{�ºj�t��ã�P��~�
�j��ºGõ�üt
�
ä��Gõ���g]
30qõP�
��õt
��½�WÐ¿ütÐ��Ð
ÑÎa�g]�Ð
�â~�Ðÿ��y+ �g]
��ñ¯���
ñüt
���ñ�å�t
�Z��W�õ��vlW

Kutipan al-Qurthubi di atas jelas memposisikan kelemahan 

manusia di hadapan alam. Bumi dan gunung adalah bagian dari 

ekosistem yang tidak boleh dieksploitasi sesuai kemauan dan 

kesenangan manusia. Sebab dieksplorasi sekuat apapun, keduanya 

tidak akan --dengan penggunaan huruf lan-- mampu ditaklukkan 

oleh manusia. 

Kedua, terkait dengan ayat-ayat yang mengedepankan 

keistimewaan akal manusia. Ayat-ayat di atas juga dituduh sebagai 

basis antroposentrisme dalam Islam. Benar bahwa akal adalah 

anugerah luar biasa yang membedakannya dengan makhluk lain. 

Dengan akal manusia diharapkan mampu mengelola alam dan 

lingkungan dengan baik. Karena sejatinya penciptaan manusia 

bermotif pemakmur atau pembangun bumi dan bukan untuk 

sebaliknya, merusak bumi ini. Hal ini ditegaskan Allah dalam surat 

al-Hu >d ayat 61:

 .Ð �
� �W� �q �d �ñ �ü �Ñ �� �>� ��� �y �+ ��g]�� �u{� �q �d ��Ð �À~��
� �Ö �� 
Pesan ekologis dalam ayat di atas pada kalimat: Ð �
� �W � �q �d �ñ �ü �Ñ �� �>� �� 

yang berarti memerintahkan manusia untuk memakmurkan bumi. 

30 al-Qurthubi, Jami’ li Ahkam..., juz 5, h. 260.



Dekonstruksi Tafsir Antroposentrisme

 Volume 8,  Nomor 1, Juni  2014                                                                           77 

Dalam hal ini Ibnu Katsir menafsiri ayat di atas dengan  pemahaman 

dan makna manusia untuk melaksanakan pembangunan dan 

mengelola bumi.31 

 Lebih dari itu, menurut Harun Nasution akal manusia 

adalah pelengkap wahyu dan panca indera bagi manusia dalam 

memahami alam. Akal adalah pembantu wahyu Allah dalam 

memahami alam semesta dan lingkungan.32 al-Qur’an sendiri 

tidak menafikan peran pengamatan dan penalaran akal dalam 

memahami alam ini.33 Namun demikian, dalam banyak variannya 

al-Qur’an juga mencela manusia ketika tidak mampu menggunakan 

akalnya dengan baik. Penggunaan akal dengan baik dalam konteks 

pemeliharaan lingkungan dan alam ini adalah mengetahui yang 

baik dan buruk dalam mengelola alam ini. Namun jika akal ini 

tidak digunakan sebagaimana mestinya maka posisi manusia sama 

bakan lebih rendan (hina) dari makhluk yang bernama binatang.34

Al-Qur’an juga banyak menyuruh kerja akal untuk memahami 

kerusakan lingkungan dan alam. Refleksi akal sangat ditekankan 

agar pembangunan di bumi ini berjalan secara berkelanjutan. Hal 

ini dapat dilihat dalam surat al-Rum ayat 9: 

WWòWWñðWWWïWWîWWíWWìWWWëWW WêWWéWWWèWWW W WçWWæWWWWåWWäWWãWWâ
WW�WW�WW�WWWWWWÿWWWWWþWWýüWWûWWWúWWùWWøWWW÷WWöWWWWWWWWõWWôWWWWWWWWWWWó

Terdapat juga dalam surat al-Ja >s |iyah ayat 13: 

WûWWúWWùWWøWW÷WWöWWWWWWõWWôóWWòWWWWWñWWWðWWïWWîWWíWWìWWWWëWWê
Kata-kata kunci dalam dua ayat di atas adalah 
� �ñ �Ïÿ �� �W dan 

�̄ � �ñ /å �Ø ����  yang menunjukkan urgensi akal manusia untuk memelihara 

alam dan menghindari dari kerusakan di bumi ini. Ayat di atas 

juga menegaskan bahwa manusia sebagai spesies yang berakal 

dan beragama wajib hukumnya memelihara lingkungan. Sebab 

31Ibnu Kas|i>r, Tafsir al-Qur’an al-Adzim, Jilid II, (Beirut: Da>r al-Fikr, 1992, h. 

548.
32Harun Nasution, Akal dan Wahyu dalam Islam, (Jakarta: UI Press, 1998),  h. 

23.
33Lihat QS an-Nahl: 78, az\-Z|a>riya>t: 49, ar-Ru>m: 7, al-Anfa>l: 21, al-Hajj: 46, 

ar-Ra’du: 2, al-Ha>qqah ayat 38-39 dan Hud ayat 123.
34Lihat QS al-‘Ara>f : 179 dan surat al-Furqa>n: 44.



Imam Iqbal

78                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

pada kenyataannya manusia meruapakan makhluk lingkungan. 

Sehingga hubungan manusia dengan makhluk lain bersifat 

simbiosis mutualisme. Manusia membutuhkan lingkungan (spesies 

lain) dan sebaliknya, lingkungan membutuhkan manusia. Dengan 

demikian dapat disimpulkan bahwa sejatinya Islam adalah agama 

yang sangat peduli dengan persoalan pemeliharaan dan pelestarian 

lingkungan.

Ketiga, ayat-ayat berkaitan dengan konsep ”sukhriya” bahwa 

Allah menciptakan alam dan bumi hanya untuk manusia. Munculnya 

mainstream demikian karena memahami al-Qur’an secara atomistik 

dan parsial. Jika dilacak lebih jauh, Allah menciptakan planet bumi 

dan lingkungan ini tidak hanya diperuntukkan bagi manusia. 

Melainkan seluruh makhluk Allah. Sebagaimana termaktub dalam 

surat al-Rahman ayat 10:

 .«Ð�~ ��vl �t�Ð �
 �Ñ �I ��� �y �+ ��g]� ��
Kata 3¾�È� dalam ayat ini ditafsiri oleh al-Syinqithi dengan 

al-khalqu yaitu semua ciptaan Allah (seluruh spesies), sedangkan 

menurut al-Qurt }ubi makna al-anam adalah «ÐP�
ä���ºy+ �g]
��,���õP� �J��Ð{�jd 
yaitu merayap yang hidup di atas bumi ini secara umum. 

Telaah lebih dalam lagi, pada ayat-ayat sukhriya adalah 

dalam kata-kata �q �å �t bahwa huruf  la >m di sini bermakna la >m li al-tanfi’ 

yaitu hak manusia untuk memanfaatkan bumi ini. Dan, huruf la >m 

tidak atau bukan bermakna lam li al-tamlik atau hak memiliki bumi. 

Sebab pada hakikatnya yang memiliki bumi dan alam semesta ini 

hanya Allah bukan manusia.

Manusia sebagai sesama ciptaan Allah merupakan bagian 

yang tidak terpisahkan dari jaringan besar yang bersifat kompleks 

dari sistem ekologi alam. Manusia bernafas dengan menghirup 

oksigen dan mengeluarkan karbondioksida sehingga turut menjadi 

bagian dalam siklus oksigen di alam manusia makan dan membuang 

kotoran sisa hasil metabolismenya ke alam, sehingga turut menjadi 

bagian dari aliran energi di alam yang sumber utama dari energi 

matahari. Sebagaimana ditegaskan dalam surat al-Ra’du ayat 4:

 �K ¥+ �Ö ¥Å �­ �� 0{� �F �Î �a� �y �+ �g]��� �W ��

ayat ini ditafsiri oleh Ibnu Katsir dengan ungkapan



Dekonstruksi Tafsir Antroposentrisme

 Volume 8,  Nomor 1, Juni  2014                                                                           79 

���ÿ� �g] ��®tÐ{ ��¯�> �ºä�� �nÐÿt
  FØÿ� �Ð{ ���ÿ� ����M �ºä� �¯ �
 �F{ �º�ÐÊÑ� �Ð
ÊÑ� �+�Ð­� �y
+ �
 �@ �

 .�35 9Ð��?

Dalam bahasa yang lebih lugas, ayat di atas dapat dipahami 

dan dikatakan bahwa dalam lingkungan hidup terdapat ekosistem 

sebagai penyangga kehidupan.

Keempat, terkait antroposentrisme dalam ayat-ayat manusia 

sebagai khali >fah di bumi. Secara bahasa khali >fah berarti orang yang 

datang (ada) belakangan yang menggantikan orang sebelumnya. 

Dalam hal ini Ibnu Ishaq --sebagaimana dijelaskan at-Thabari 

menafsiri khali >fah dengan ungkapan: 

 .qåÿ{�4�Åt�ÐâõÅ.�Ð�ñüÑ���Ð
ÿå¿��
ñ{ÐP��ÐÿdÐ>�#¤Öâ�� �� �Ø�Å �õÅ �. �y �+ �g]
��ÅW� �j �PÐ,��Å~�
�#�Ð®>�
 u�

Yakni berperan sebagai penduduk, pembangun bumi ini 

menggantikan peran iblis yang sebelumnya telah menempati bumi 

dan dibinasakan malaikat dan digantikan dengan Adam.36 Dengan 

demikian jelas manusia sebagai khali >fah bukanlah penguasa bumi, 

melainkan penerus yang secara fungsional untuk memelihara dan 

memakmurkan bumi ini.

Machasin dalam Aminah dkk menjelaskan secara ringkas 

khalifah adalah memegang amanat atau mandat.37 Lebih lanjut 

dijelaskan kekhalifahan berarti manusia menjadi memegang 

mandat Tuhan untuk menyelenggarakan kehidupan bertanggung 

jawab. Hakikat khalifah menurut al-Maududi ialah manusia bukan 

pemilik, apalagi penguasa, segala yang di atas bumi, namun hanya 

sebagai wakil dari sang pemilik sejati yaitu Allah.38

Sebagai khali >fah, manusia diberi kelebihan dibandingkan 

dengan ciptaan yang lain. Kelebihan utamanya adalah adanya 

kemampuan manusia untuk berfikir atau kepemilikan akal 

35Lihat Ibnu Kas|i>r, Tafs¯r..., Juz 6, h. 369.
36Dalam kitab al-T}abari diurai detail tentang pengutusan Adam di bumi 

dalam menggantikan posisi Iblis yang merusak bumi dan menumpahkan darahnya. 

Jadi khifah dalam konteks ini dimaknai Adam adalah yang menggantikan (khali>fah) 

datang berikutnya setelah iblis binasa. Lihat dalam tafsir karya Abu Ja’far al-T}abari, 

Jam¯’ al-Bay�n fi Ta’w¯l al-Qur’�n, jilid 1, (t.t: Muassasah al-Risa>lah, 2000),  h. 449-450.
37Wiwin Siti Aminah, Haryandi, dan Alfred Benedictus (ed). Sejarah Teologi, 

dan Etika Agama-agama, (Yogyakarta: Dian Interfidle, 2005), h. 164-165.
38Abu ’Ala> al-Mawdudi>, Khil�fah dan Kerajaan; Evaluasi Kritis atas Sejarah 

Pemerintahan Islam, (Bandung: Mizan,1994), h. 64.



Imam Iqbal

80                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

yang sempurna dibandingkan makhluk alinnya. Allah swt telah 

mengajarkan pada Adam semua nama-nama sesuatu yang tidak 

diketahui oleh para malaikat, sehingga malaikat pun bersedia 

bersujud kepada manusia, atas perintah Allah swt, kecuali Iblis 

yang ingkar terhadap perintah-Nya.39

Kelebihan kedua adalah keberadaan kehendak bebas pada 

manusia. Dalam berbagai aliran teologi Islam konsep kebebasan 

kehendak ini telah menjadi pertentangan sengit antara kaum 

Qadariyah dengan kaum Jabariyah, di mana yang pertama mengakui 

adanya kebebasan kehendak manusia sedangkan yang kedua 

menafikannya. Meskipun begitu, Asy’ariyah berusaha mendamaikan 

dan mengatakan bahwa manusia mempunyai kebebasan walaupun 

itu hanyalah suatu hiasan karena sebenarnya segalanya dari 

Tuhan.40 Bagaimanapun juga, al-Qur’an telah menegaskan manusia 

diberi kebebasan untuk beriman atau kafir, dengan masing-masing 

pilihan mempunyai konsekuensi tersendiri.41 Fazlur Rahman 

menambahkan, berbeda dengan alam semesta yang secara otomatis 

mentaati Allah swt, manusia dapat memilih untuk taat atau ingkar 

kepada Allah swt.42

Ibnu Arabi --sebagaimana disitir Chittick-- berangkat 

dari konsep yang sering disebut dengan konsep wah }dat al-wuju >d, 

menafsirkan kalimat Allah SWT mengajarkan Adam semua nama-

nama dengan pengertian bahwa manusia adalah manifestasi paling 

sempurna dari semua atribut-atribut Allah SWT. Setiap manusia 

secara individual dapat merefleksikan diri dari setiap atribut ke-

Tuhan-an. Ciptaan lainnya di alam semesta sendiri hanya mampu 

mewujudkan setiap atribut tertentu saja. Karena itulah dalam alam 

semua ciptaan mempunyai keadaan yang bertingkat-tingkat sesuai 

dengan perwujudan atribut yang dipunyainya. Manusia adalah 

tingkatan tertinggi karena kemampuannya tersebut. Manusia 

walaupun dalam bentuk akhirnya stabil namun labil dalam batinnya 

sehingga manusia dapat mencapai berbagai tingkatan sepiritual. 

39 QS. al-Baqarah (2) : 31-34.
40Harun Nasution, Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan, 

(Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia, 2000), h. 103-117. 
41Lihat QS. Fa>t}ir (35): 39.
42Fazlur Rahman, Islam, Terj. Ahsin Muhammad, (Bandung: Pustaka, 1996), 

h. 95.



Dekonstruksi Tafsir Antroposentrisme

 Volume 8,  Nomor 1, Juni  2014                                                                           81 

Manusia dapat lebih mulia dari malaikat, namun juga dapat jatuh 

ke tingkatan yang lebih rendah dari binatang ternak.43

Dalam pandangan Ibnu Arabi, dunia manusia dan 

mikrokosmos adalah serupa. Ibnu Arabi sering menyebutkan denga 

istilah dunia kecil (mikrokosmos) bagi manusia dan dunia besar 

(makrokosmos) bagi alam semesta. Istilah lain juga dipakaianya yaitu 

manusia kecil (mikroantropus) dan manusia besar (macroantropus). 

Mikrokosmos adalah sebuah kesadaran sedangkan makrokosmos 

hanyalah suatu intstrumen pasif dalam kuasa Tuhan. Dalam ilustrasi 

yang sangat indah, manusia bagi alam semesta ini adalah ibarat ruh 

bagi jasad manusia.44 Dalam al-Futtuhat al-Makkiyah, sebagaimana 

dikutip Chittick, Ibnu Arabi menjelaskan dengan nada jelas :

“Bedakan dirimu sendiri dari kosmos dan bedakan kosmos dari dirimu. 

Bedakan yang lahir dan yang batin, dan yang batin dari yang lahir. 

Bagi kosmos kalian adalah ruh kosmos, dan kosmos adalah bentuk 

lahiriyah kalian. Bentuk ini yang tidak mempunyai makna apa pun 

tanpa ruh. Oleh sebab itu, kosmos tidak memiliki arti tanpa kalian”.45

Sepenggal kalimat di atas menegaskan bahwa antara 

manusia dan alam adalah satu kesatuan yang tidak bisa dipisahkan. 

Keduanya dilukiskan ibarat tubuh dan ruh yang saling melengkapi. 

Artinya jika ruh dalam tubuh manusia hilang maka rusak tubuh 

tersebut yang pada akhirnya akan rusak dan hancur pula jasad 

tersebut.

Analisa-analisa di atas akhirnya semakin meneguhkan 

bahwa sejatinya atroposentrisme tidak ditemukan apalagi diajarkan 

dalam Islam. Dalam ekologi Islam, justru menempatkan manusia 

secara proporsional. Meskipun manusia mempunyai kelebihan 

dibanding makhluk lain, keberadaannya masih menjadi bagian dari 

lingkungan dan bukan berada di luar ekosistem. Bahwa lingkungan 

alam ini diciptakan manusia bukanlah pandangan keliru. Namun 

manusia bukanlah pemilik alam ini. Dengan demikian manusia 

tidak boleh mengeksploitasi alam dengan seenaknya sendiri. Semua 

harus tetap mengacu pada kelestarian dan hak asasi lingkungan 

43William C. Chittick, Dunia Imajinal Ibnu’Arabi; Kreativitas Imajinasi dan 

Persoalan Diversitas Agama, (Surabaya: Risalah Gusti, 2001), h. 56-57.
44Ibid., h. 60.
45 Ibid., h. 61.



Imam Iqbal

82                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

dengan tetap berbasis pada penalaran rasional ekologis manusia 

sebagai makhluk yang berakal.

Islam melarang keras paham antroposentrisme dalam 

pengelolaan lingkungan. Sebab antroposentrisme sejatinya 

identik dengan mental orang-orang paganis. Dan benih-benih 

antroposentrisme justru lahir dari orang-orang paganistis. Sebab 

dalam paham ini manusia meyakini hanya manusia lah yang paling 

berkuasa. Tidak ada kekuatan kecuali kekuatan manusia. Akibatnya 

timbul sikap manusia yang meremehkan dan merendahkan 

makhluk lain. Sikap dan mental paganistis yang antroposentris 

telah dikecam oleh al-Qur’an dalam surat al-Baqarah ayat 6-12: 

WWfWWeWWdWWcWWbWWWaWW W W W W`WWW W_WW^WW]WW\WW[WWWZWWYWWWW WX
WWvWWuWWWWWWtWWsWWrWWqWWpWWoWWnmWWlWWWkWWjiWWhWWg
WW�WW�WW�WW�WW�WW�WWW~WW}WW|WW{WWWWWzWWyWWxWWw
WW�WW�WW�WW�WWW��WW�WW�WW�WW�WW�WW�WW�WW�WWWW�WWW�
WWW£WW¢WW¡WW WW�WW�WW�WW�WW�WWW�WW�WW�WW�WW�WWWWWWWWW�

W«WWªWWWW©WW¨WW§WW¦WWWW¥WW¤
Ayat ini mengisyaratkan korelasi kuat antara paganis, 

antroposentis dan kerusakan lingkungan. Indikator orang-orang 

pagan adalah keras kepala, keras hati, penuh kamuflase dan angkuh 

dalam pengelolaan lingkungan. Mereka selalu berdalih membangun 

bumi, padahal sejatinya mereka merusak. Dengan demikian, dapat 

dikatakan bahwa kerusakan alam yang parah saat ini akarnya bukan 

pada antroposentrisme Islam (theogenik), namun pada pola tingkah 

manusia yang kelewat batas (antrogenik).46

Ekologi Perspektif IslamD. 

Menurut Chapman, dewasa ini semua agama: Islam, Kristen, 

Yahudi, Hindhu, Budha, Tao dan lain-lainnya, sejatinya telah 

46 Lihat lebih detail pada ayat-ayat lainnya yang menggambarkan bahwa 

kerusakan lingkungan bumi ini karena ulah tangan manusia. Banyak ayat yang 

menjelaskan tema-tema kerusakan lingkungan karena dominasi manusia atas ala 

mini. Lihat QS. ar-Ru>m (30): 9, 41, QS. an-Nah }l (16): 33, al-’Ankabu>t (29): 31 dan QS. 

Hu>d (11): 117.



Dekonstruksi Tafsir Antroposentrisme

 Volume 8,  Nomor 1, Juni  2014                                                                           83 

menumbuhkan  kesadaran akan kearifan terhadap lingkungan 

hidup.47 Dari sisi ajaran Islam misalnya, kita mengenal kearifan 

lingkungan dari konsep-konsep semisal tauh }i >d, ih }sa >n, syukr, khali >fah 

Alla >h fi-ard }, ama >nah, akhirat, dan rah }matan li al-’a >lami >n.

Tauhi >d merupakan pilar dan pijakan seluruh aktivitas 

manusia terhadap Tuhan dan alam. Tauh }i >d dengan demikian 

mampu memancarkan peran khali >fah Alla >h fi-ard } yang secara 

bertanggungjawab mengelola dan memanfaatkan sumber daya 

alam dengan baik dan seimbang. Eksplorasi alam ini tentunya 

sebagai manifestasi rasa syukur dan wujud belas kasih atau rah }matan 

li al-’a >lami >n kepada alam lingkungan. Operasi dan implementasi 

tauh }i >d, syukur dan khali >fah Alla >h dan sifat ramah lingkungan 

semuanya merupakan manifestasi sifat ama >nah dan sikap ihsan. 

Dengan demikian, perbuatan-perbuatan manusia akan dimintakan 

pertanggungjawabannya di akhirat nanti (ini konsep eschathology).48 

Konsep-konsep di atas merupakan mata rantai aplikatif dan sebagi 

jawaban bahwa Islam sejatinya peduli terhadap lingkungan.

Lebih jauh, dua pemikir muslim modern, Sayyed Hossein 

Nasr dan Yusuf al-Qarad }awi  juga mengurai konsep ih }sa >n sebagai salah 

satu pilar Islam terhadap pemeliharaan lingkungan. Kata Qarad }awi, 

ih }sa >n dapat dimaknai dalam dua pengertian: pertama, melindungi 

dan menjaga dengan sempurna. Kedua, bermakna memperhatikan, 

menyayangi, merawat dan menghormati.49 Pandangan Qarad }awi 

menegaskan bahwa Islam peduli dengan lingkungan. Meski belum 

nampak teknik operasional bentuk konservasi lingkungan.

Sayyed H }ossein Nas }r juga menilai bahwa konsep ihsan dalam 

Islam. Menurut  Nas }r, ih }sa >n melambangkan the beauty of human soul 

(keindahan jiwa manusia). Lebih detail Nasr menjelaskan: ”The person 

who has realized ihsan is fully aware of the centrality of the qualities of 

compassion and love, peace and beauty in the Islamic spiritual universe and 

47 Audrey R. Peterson Chapman, et. Al. (eds), Consumption, Population and 

Sustainability: Perspectives from Science and Religion (Washington DC: Island Press, 2000) 

h. 1 
48 Mudhofir Abdullah, Jurnal Ijtihad, dalam “Globalisasi dan krisis ekologi: 

Upaya konservasi dalam Perspektif Fikih Lingkungan, (Salatiga: STAIN Salatiga, 

2010), vol. 10, Nomor 2, h. 160.

49 Yusuf al-Qarad }awi, Islam Agama Ramah Lingkungan, terj. Abdullah Hakam 

Syah dkk., (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2002), h. 184



Imam Iqbal

84                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

is able to see written on the Divine Throne. (orang yang sadar akan ihsan 

sepenuhnya sadar akan makna penting sifat-sifat belas kasih dan 

cinta kasih, perdamaian dan keindahan dalam semesta spiritual 

Islam dan ia dapat melihat dengan mata batin akan ayat-ayat yang 

tertulis di dalam Tahta Ilahi). Nas }r juga mengutip hadis Qudsi yang 

berbunyi: inna rah }mati > taglibu gad }abi > (sesungguhnya rahmat-Ku 

mengalahkan siksa-Ku).50 Pandangan al-Qarad }awi dan Nas }r di atas 

menegaskan bahwa antroposentrisme dalam Islam sejatinya tidak 

ada dan tidak diajarkan.

Selanjutnya, embrio-embrio gagasan ekologis-teologis di 

atas, meskipun bersifat normatif, menurut hemat penulis, laik dan 

saatnya untuk dikembangkan dalam rangka menciptakan peradaban 

Islam yang ramah lingkungan. Dengan basis ekologis-normatif 

diharapkan lahir para intelektual dan manusia yang berwawasan 

lingkungan hidup. Fakta sejarah menampilkan, dengan basis 

syariah normatif mampu melahirkan manusia-manusia berkualitas 

pada abad pertengahan. Inilah yang oleh Nas }r H }a >mid Abu >  Zaid 

diistilahkan dengan h }ad }ara >t an-nas } (peradaban teks). Peradaban 

teks meskipun bernuansa apologis dan romantisisme sejarah, telah 

digunakan karakter bangsa Arab yang melalui ’peradaban teks’ 

yang hanya berbasis pada dimensi deduktif, platonik dan atomistik, 

faktanya mampu berkembang.51 Berbeda dengan peradaban Barat 

yang berdimensi induktif, empirisme dan penelitian-penelitian 

ilmiah. 

Namun demikian, peran teks-teks syari’ah dalam konservasi 

lingkungan tidak dapat dinafikan begitu saja. Ia berperan pada 

penguatan basis-basis intelektual dan spiritual. Sebab, menurut 

penulis konservasi lingkungan dan alam yang terlanjur rusak 

ini, tidak cukup diselesaikan dengan aktivitas-aktivitas fisik dan 

teknologi an sich. Melainkan dimensi yang tidak kalah penting 

adalah penguatan dimensi non-fisik yaitu spiritual dan intelektual 

yang berwawasan lingkungan hidup. Dengan demikian dekonstruksi 

tafsir ini diharapkan mampu memperkuat basis-basis tersebut.

50Sayyed Hossein Nas}r, The Heart of Islam: Enduring Values for Humanity, (New 

York: Harper Collins Publisher, Inc., 2002), h. 236.
51Nas}r H}a>mid Abu> Zaid, MafhÌm an-Nas}; Dir�sat fi ‘UlÌm al-Qur’a>n, (Beirut: al-

Markaz al-S|aqafi al-‘Arabi>, 1994), h. 4



Dekonstruksi Tafsir Antroposentrisme

 Volume 8,  Nomor 1, Juni  2014                                                                           85 

KesimpulanE. 

Dari uraian dan analisis di atas dapat diambil kesimpulan-

kesimpulan bahwa antroposentrisme sejatinya lahir bukan dari 

agama Islam. Pandangan antroposentrisme muncul disebabkan 

metode penafsiran yang parsial dan atomistik. Islam memandang 

manusia dengan lingkungan alam bersifat simbiosa mutual dan 

manusia secara fungsional merupakan makhluk pembangun 

(khali >fah) yang amanah dan ber-ih }sa >n. Konsep pembangunan Islam 

bersifat menyeluruh dan integral dengan tetap mengedepankan 

aspek kelestarian lingkungan. Dengan demikian dapat dikatakan 

bahwa konsep ekoteologi Islam adalah membangun bumi dan 

manusia dengan prinsip keseimbangan.[]

Daftar Pustaka

Aminah, Siti, Wiwin, Haryandi, dan Alfred Benedictus (ed). Sejarah 

Teologi, dan Etika Agama-agama, Yogyakarta: Dian Interfidei, 

2005. 

Chapman, Audrey, R. Peterson, (eds), Consumption, Population and 

Sustainability: Perspectives from Science and Religion, Washington 

DC: Island Press, 2000.

Chittick, William C., Dunia Imajinal Ibnu’Arabi: Kreativitas Imajinasi 

dan Persoalan Diversitas Agama, Surabaya: Risalah Gusti, 2001.

Departemen Agama, al-Qur’an dan Terjemahnya, Jakarta: PT. Bumi 

Restu, 1976.

Evelyn, Mary & Grim, John A. (ed), Agama Filsafat dan Lingkungan 

Hidup, Yogyakarta: Kanisius,  2003.

Grim, John A., & Evelyn (ed), Mary, Agama, Filsafat  dan Lingkungan 

Hidup, Yogyakarta: Kanisius, 2003.

Harun, Martin, Kata Pengantar; Agama Ramah Lingkungan, Jakarta: 

Paramadina, 2001.

Jurnal Ijtihad, vol. 10, Nomor 2, Salatiga: STAIN Salatiga, 2010.

Kas |i >r, Tafsi >r al-Qur’a >n al-Az |im, Ibnu, Jilid IV, Beirut: Da >r al-Fikr, 1992.

Kuntowijoyo, Paradigma Islam Interpretasi Untuk Aksi, Bandung: Mizan, 

1998.



Imam Iqbal

86                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

al-Mawdu >di, ’Ala >, Abu >, Khilafah dan Kerajaan; Evaluasi Kritis atas Sejarah 

Pemerintahan Islam, Bandung: Mizan,1994.

Nas }r, Sayyed H }ossein, Audrey R. Peterson Chapman, (eds), 

Consumption, Population and Sustainability: Perspectives from 

Science and Religion, Washington DC: Island Press, 2000., New 

York: Harper Collins Publisher, Inc., 2002. 

Nasution, Harun, Akal dan Wahyu dalam Islam, Jakarta: UI Press, 

1998.

_________, Teologi Islam: Aliran-aliran Sejarah Analisa Perbandingan, 

Jakarta: Penerbit Universitas Indonesia, 2000.

Purba, Jonny, (ed.), Pengelolaan Lingkungan Sosial, Jakarta: Yayasan 

Obor Indonesia, 2005.

Al-Qard }awi, Yusu >f, Islam Agama Ramah Lingkungan, terj. Abdullah 

Hakam Syah dkk., Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2002.

al-Qurthubi, Abu Abdillah Muhammad Ibn Ahmad al-Anshari >,  Ja >mi’ 

li Ah }ka >m al-Qur’a >n, Beirut: Da >r al-Fikr al-‘Ilmiyah, 1992.

Rahman, Fazlur, Islam, Terj. Ahsin Muhammad, Bandung: Pustaka, 

1996.

Shabecof, Philip, A New Name for Peace; International Environmentalism, 

Sustanaible Development and Democracy, Hanover: University 

Press of New England, 1996.

Soemarwoto, Otto, Ekologi, Lingkungan Hidup dan Pembangunan,  

Jakarta: Djambatan, 1997.

Al-Syat }ibi, al-Muwafaq�t fi Us }Ìl al-Syar¯’ah, ed. Khudari Husein, Jilid II, 

Beirut: Dar al-Fikr, 1341. 

al-T }abari, Abu > Ja’far, Jam¯’ al-Bay�n fi Ta’w¯l al-Qur’a >n, t.t: Muasasah 

al-Risa >lah, 2000.

Zaid, Nas }r H }a >mid Abu >, Mafhu >m al-Nas }; Dira >sah fi > ‘Ulu >m al-Qur’a >n Beirut: 

al-Markaz al-S |aqafi al-‘Arabi >, 1994.

Internet

http//www.worldwatch.org/brain/features/timeline/timeline.html. 

http//www/grid.enuep.ch/geo/press.html.


