
 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  101 

SIGNIFIKANSI AJARAN MU’TAZILAH 
TERHADAP EKSISTENSI FILSAFAT 

DI DUNIA ISLAM

Ahmad Zaeny
IAIN Raden Intan Lampung

 azaeny@yahoo.com

Abstrak

Sejarah menerangkan bahwa di masa kekhalifahan Abu Ja’far Abdullah 

al-Ma’mu>n, aliran Mu’tazilah mengalami kejayaan dan menjadi 

mazhab resmi negara. Sebagai penganut faham Mu’tazilah yang 

fanatik, Khalifah Al-Ma’mu>n bahkan mengekspresikan kefanatikannya  

dengan mengadakan mihnah (inkuisisi) terhadap orang lain yang 

tidak menganut faham tersebut. Mihnah terus berlangsung hingga ke 

masa khalifah al-Mutawakkil. Terlepas dari konflik ideologi yang telah 

menimbulkan kekerasan dan paksaan, harus diakui Mu’tazilah  juga 

memberikan kontribusi yang cukup besar  kepada dunia Islam; karena 

melalui merekalah pintu filsafat dibuka, dan mereka pulalah yang 

mempertahankan Islam dari serangan orang-orang di luar Islam yang 

menggunakan filsafat

Abstract

History explains that during the caliphate of Abu Ja’far Abdullah al-
Ma’mu>n, The Mu’tazila school experienced triumph and became the official 

school of the country. As a fanatical adherent of the school, Caliph Al-
Ma’mu>n even expressed unbridled zealotry by holding mihnah (inquisition) 

against others who do not embrace the ideology. The Mihnah continued over 

the life of the caliph al-Mutawakkil.  Apart from the ideological conflicts 

causing violence and coercion in the early Islam, it must be acknowledged 

that Mu’tazila had provided a considerable contribution to the Islamic 

world, because it was through the school  the doors of philosophy opened, 

and it was its adherents who defended Islam against the philosophical 

attacks from outside of Islam.

Kata Kunci: Mu’tazilah, Filsafat Islam, Mihnah.



Ahmad Zaeny

102                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

PendahuluanA. 

Sejarah pada umumnya mengungkapkan bahwa aliran- 

aliran teologi dalam Islam munculnya adalah akibat persoalan 

politik yang berakar dari masalah kekhalifahan sesudah wafatnya 

nabi Muhammad Saw. Terutama pada masa pemerintahan Ali bin 

Abi Thalib di mana keadaan politik terlanjur memanas, dan yang 

terbesar adalah pemberontakan yang dilakukan oleh Muawiyah 

bin Abi Sufyan. Ia menolak kekhalifahan Ali dan menuntutnya  

untuk menghukum komplotan pembunuh Usman, bahkan ia 

menuduh Ali terlibat dalam rencana pembunuhan itu. Peperangan 

tidak dapat dihindari lagi. Pertempuran ini dikenal dengan perang 

Shifin yang terjadi pada bulan Juli 657 M. Dalam pertempuran 

tersebut terjadilah arbitrase antara kubu Muawiyah dan Ali. Akan 

tetapi wakil dari kubu Muawiyah melakukan kecurangan yang 

menyebabkan kerugian besar bagi kubu Ali bin Abi Thalib.

Akibat dari arbitrase yang bermuara dari persoalan politik, 

maka muncullah persoalan teologi, yaitu tentang iman dan kufur  

bagi pelaku dosa besar yang dipelopori oleh kaum Khawarij. Bagi 

aliran ini, Ali dan pendukung arbitrase adalah pelaku dosa besar 

karena mereka mengambil keputusan tidak berdasarkan hukum 

Allah Swt, sehingga mereka dicap kafir. Pernyataan Khawarij ini 

memunculkan aliran baru, yaitu aliran Murji’ah, yang berpendapat 

bertolak belakang dengan aliran Khawarij. Menurut mereka pelaku 

dosa besar tetap mukmin dan persoalan dosanya diserahkan kepada 

Allah kelak. Reaksi dari dua aliran yang bertentangan ini memicu 

timbulnya aliran baru lagi yaitu Mu’tazilah. Menurut aliran 

ini pelaku dosa besar itu bukan mukmin dan bukan pula kafir, 

tempatnya di antara keduanya (al manzilah bain al-manzilatain).

Mu’tazilah muncul pada dinasti Umayyah di Basrah yang 

kemudian berlanjut ke dinasti Abbasiyah yang mulai bercampur 

dengan filsafat Yunani. Akan tetapi puncak kejayaan Mu’tazilah 

adalah pada masa dinasti Abbasiyah pada halifah al-Makmun 

dengan menjadikan Mu’tazilah sebagai mazhab resmi negara, dan 

terjadinya mihnah sebagai ujian bagi para pejabat, ahli fikih dan 

hadits dan para tokoh agama, akan kepatuhannya kepada aliran 

Mu’tazilah dan ajarannya.



Signifikansi Ajaran Mu’tazilah  terhadap Eksistensi Filsafat....

 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  103 

PembahasanB. 

Telah dikemukakan sebelumnya bahwa timbulnya 

aliran Mu’tazilah adalah merupakan respon dari masalah kafir 

mengkafirkan bagi pelaku dosa besar antara aliran Khawarij dan 

Murji’ah. Mu’tazilah sendiri mengemukakan bahwa pelaku dosa 

besar itu tempatnya adalah antara mukmin dan kafir (al-manzilah 

baina al-manzilatain).

Mu’tazilah pada masa dinasti Umayyah1. 

Pada fase Umayyah, Mu’tazilah muncul di Basrah (Irak) pada 

awal abad 8 M/2 H.1 yang dipelopori  oleh Washil bin Atha’ dimana 

ia ketika mengikuti pengajian dari gurunya Hasan al-Basri, ada 

seorang jama’ah yang menanyakan tentang pelaku dosa besar. Pada 

saat itu Hasan al-Basri sedang berfikir, tiba-tiba Washil bin Atha’ 

menyelanya, “Aku tidak mengatakan bahwa orang yang melakukan 

dosa besar itu adalah mukmin secara mutlak, dan tidak pula kafir 

secara mutlak. Dia akan ditempatkan di suatu tempat yang terletak 

di antara dua tempat. Ia tidak mukmin dan tidak pula kafir tetapi 

fasik”. Kata mukmin dalam pendapat Washil merupakan sifat baik 

dan nama pujian yang tidak dapat diberikan kepada kafir dengan 

dosa besarnya. Tetapi predikat kafir tidak dapat pula diberikan 

kepadanya, karena di balik dosa besarnya ia masih mengucap 

syahadat dan  dan masih mengerjakan perbuatan-perbuatan baik. 

Orang serupa ini  kalau meninggal dunia tanpa taubat, akan kekal 

dalam neraka; hanya siksaan yang diterimanya  lebih ringan dari 

siksaan yang diterima kafir.”2

Dengan demikian Mu’tazilah pada fase pertama ini (fase 

Basrah) masih bersifat sederhana yakni berkisar tentang pelaku dosa 

besar, akan tetapi pada masa ini pula muncullah lima ajaran pokok 

Mu’tazilah, yaitu Tauhid, Keadilan Allah, Ancaman atas perbuatan 

jahat, Satu tingkat kedudukan antara kafir dan mukmin, dan Amar 

ma’ruf nahi munkar.3

1 Tim penulis UIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedi Islam, (Jakarta: DJamban, 

1992), h.711.
2 Harun Nasution, Theologi Islam aliran dan ejarah Analisa Perbandingan, 

(Jakarta: UI Press, 1986), h. 43.
3 Fuad Mohd. Fakhruddin, Perkembangan Kebudayaan Islam, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1985), h. 35.



Ahmad Zaeny

104                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Kelima ajaran pokok Mu’tazilah ini harus dipegang oleh 

setiap penganutnya. Dengan  berpedoman  kepada ajaran pokok 

Mu’tazilah ini, aliran ini terus berkembang. Hal ini dikarenakan 

banyak pemuka-pemuka Bani Umayyah yang  menganut aliran 

ini. Selain hal tersebut, aliran Mu’tazilah ini tidak menunjukkan 

sikap anti  pemerintahan, sehingga ia tumbuh secara damai. “Di 

masa pemerintahan Bani Umayyah, kaum Mu’tazilah dapat hidup 

tenteram karena tidak menunjukkan sikap ekstrim terhadap 

pemerintahan yang berkuasa sehingga aliran ini tetap eksis dan 

berkembang”.4

Pada dasarnya pada masa dinasti Umayyah ini filsafat Yunani 

muncul, yaitu ketika Alexander Yang Agung mengalahkan Darius 

tahun 331 HI di Arbela (sebelah timur tigris). Alexander datang 

dengan tidak menghancurkan peradaban dan kebudayaan Persia, 

tetapi sebaliknya ia berusaha untuk menyatukan  kebudayaan  

Yunani dan Persia. Setelah Alexander meninggal, kerajaan yang 

besar itu terbagi menjadi  tiga; Macedonia di Eropa, Ptolomeus 

di Mesir dengan Alexandria sebagai ibu kotanya dan kerajaan 

Seleucid di Asia dengan kota-kotanya yang terpenting Antioch di 

Syria, Seleucia di Mesopotamia dan Bactra di Persia sebelah timur. 

Di Mesir dan Syria bahasa ini (bahasa Yunani) tetap dipakai sesudah 

masuknya Islam ke dalam kedua daerah itu dan hanya ditukar 

dengan bahasa Arab baru pada abad ke VII M oleh Khalifah Bani 

Umayyah Abdul Malik Ibn Marwan (685-705 M) khalifah ke V bani 

Umayyah. Alexandria, Antioch dan Bactra kemudian menjadi pusat 

ilmu pengetahuan dan filsafat Yunani.

Hal ini menunjukkan bahwa filsafat Yunani itu telah 

ada terlebih dahulu sebelum masuknya Islam. Dan ketika Islam 

berkuasa filsafat Yuanni tersebut dibiarkan berkembang, hanya 

saja  ditukar bahasa masyarakatnya terlebih dahulu dari bahasa 

Yunani ke bahasa Arab, dan mulai banyak buku-buku filsafat yang 

diterjemahkan ke dalam bahasa Arab.

Filsafat pada dinasti Umayyah semakin menampakkan diri 

ketika khalifah ke V -nya  (Abdul Malik Ibn Marwan) menjadikan 

Alexandria, Antioch dan Bactra menjadi kota-kota pusat ilmu 

4 Harun Nasution, Sejarah Pemikiran Dalam Islam, (Jakarta: Antara Pustaka, 

1996), h. 40.



Signifikansi Ajaran Mu’tazilah  terhadap Eksistensi Filsafat....

 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  105 

pengetahuan. Hal ini kemudian memberikan pengaruh yang 

cukup besar bagi pemikiran umat Islam pada masa itu. Banyak dari 

pemuka agama dan para intelektual Islam yang mulai terpengaruh 

dengan filsafat yang lebih banyak menggunakan  rasio dan akal 

ini, sehingga mereka mulai membaurkan antara ajaran Islam dan 

filsafat Yunani tersebut, begitu pula dengan aliran Mu’tazilah yang 

memang tumbuh pada masa itu pula.5

Pada periode ini aliran Mu’tazilah tidak begitu berkembang 

dalam artian tidak mendapat dukungan dari pemerintah yang 

berkuasa; hal ini dikarenakan pemerintahan pada saat itu masih 

sibuk mengurusi persoalan politik pemerintahan  yang terjadi 

dan sibuk dengan perluasan wilayah, sehingga mereka hanya 

bersifat satu aliran teologi saja seperti aliran-aliran teologi lainnya. 

Masa pemerintahan  bani Umayyah terkenal dengan suatu  era 

agresif, di mana perhatian  tertumpu kepada usaha perluasan 

wilayah dan penaklukan.6 Akan tetapi dapatlah diketahui bahwa  

aliran Mu’tazilah itu muncul pada masa dinasti Umayyah, akan 

tetapi ia berkembang pada masa dinasti Abbasiyah, sebagaimana 

dikatakan oleh Badri Yatim bahwa “ teologi rasional Mu’tazilah 

muncul di ujung  pemerintahan bani Umayyah, namun pemikiran-

pemikirannya yang komplek dan sempurna baru dirumuskan pada 

masa pemerintahan bani Abbasiyah priode pertama, setelah kontak 

dengan pemikiran  Yunani yang membawa pemikiran rasional 

dalam Islam”.7

Mu’tazilah Pada Dinasti Abbasiyah.2. 

Pada fase kedua, yaitu dinasti Abbasiyah yang berkuasa 

selama 524 tahun yaitu dari tahun 132 H sampai tahun 656 H. 

ini adalah dinasti yang paling panjang umurnya. Pada awal 

pemerintahannya dinasti Abbasiyah ini dipimpin oleh Abu Abbas 

as-Syaffah (132 – 136 H).8

5 Harun Nasution, Filsafat dan Mistisisme Dalam Islam, (Jakarta: Bulan 

Bintang, 1973), h.11.
6 Ali Mufrodi, Islam di kawasan Kebudayaan Arab, (Jakarta: logos, 1973), 

h.  40.
7 Badri Yatim, Sejarah peradaban Islam Dirasah Islamiyah II, (Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, 2000), h. 57.
8 A Syalabi, Sejarah dan  Kebudayaan Islam, (Jkarta: Pustaka Alhusna,  1993), 

h. 2.



Ahmad Zaeny

106                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Pada priode ini aliran Mu’tazilah mulai lebih berkembang 

dan menonjolkan diri, hal ini dikarenakan aliran Mu’tazilah 

ini menjadi juru kunci pemerintahan ketika mulai terjadinya 

penyerangan-penyerangan oleh orang-orang non Islam  terhadap 

Islam, sehingga aliran ini menjadi aliran terkemuka dan imbasnya 

banyak  para tokoh Mu’tazilah  yang terkenal.

Meskipun filsafat tidak menjadi tujuan utama dari 

Mu’tazilah, melainkan sebagai alat untuk menolak serangan-

serangan lawannya. Namun dengan adanya filsafat itu mereka serta 

merta memasuki fase baru  dalam sejarah mereka. Karena filsafat  

telah menimbulkan revolusi pikiran  yang penting bagi kehidupan 

mereka. Setelah mereka  mengenal persoalan-persoalannya dan 

memperdalamnya, maka mereka mencintai filsafat karena filsafat 

itu sendiri.9

Dengan filsafat sebagai media saja akhirnya lambat laun 

aliran ini lebih banyak menggunakan filsafat dalam pemikiran-

pemikirannya, sehingga mereka akrab disebut sebagi kaum rasionalis 

Islam, yaitu aliran yang menggunakan akal pikiran  (filsafat).

Pada priode khalifah kedua  (Abu Ja’far al-Mansur) aliran 

Mu’tazilah mulai lebih menonjolkan diri; hal ini dikarenakan 

al-Mansur sendiri adalah seorang yang cinta ilmu pengetahuan  

dan suka menggunakan akal pikirannya. Selain hal tersebut juga 

dikarenakan salah seorang pemuka Mu’tazilah yaitu Amr Ibnu 

Ubaid adalah seorang teman dekat Abu Ja’far al-Mansur sebelum 

beliau menjadi khalifah, sehingga Mu’tazilah dapat memiliki 

kebebasan dan leluasa dalam mengembangkan ajaran-ajarannya.

Pada masa  kekhalifahan selanjutnya, aliran Mu’tazilah 

tidak begitu berkembang bahkan terkesan redup. Akan tetapi pada 

masa kekhalifahan Harun al-Rasyid (179 – 193 H), yaitu khalifah 

kelima dari bani Abbasiyah, aliran Mu’tazilah mulai bangkit 

kembali. Bahkan peranan Mu’tazilah  pada masa Harun al-Rasyid 

terangkat karena banyak diantara mereka  yang menjadi penasihat 

dan pendidik putra-putri khalifah. 10  Hal ini menunjukkan bahwa 

aliran Mu’tazilah mulai mengadakan pendekatan-pendekatan 

kepada penguasa saat itu.

9 A Hanafi, Pengantar teologi Islam, (Jakarta: Al-Husna Dzikra, 2001), h. 74.
10 Harun Nasution, Sejarah Pemikiran …, h. 54.



Signifikansi Ajaran Mu’tazilah  terhadap Eksistensi Filsafat....

 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  107 

Kemajuan Mu’tazilah semakin berkembang pesat pada 

masa al-Ma’mu>n (198 – 219). 11  Beliau adalah seorang intelektual 

yang cerdas, pintar dan cinta kepada ilmu pengetahuan. Beliau 

memilih aliran Mu’tazilah yang rasional dan liberal. Corak 

pemikiran Mu’tazilah aliran Baghdad lebih banyak berorientasi 

kepada masalah praktis karena lebih dekat dengan penguasa.12

Aliran Mu’tazilah pada priode ini disebut aliran Baghdad; 

hal ini dikarenakan washil bin Atha’ pernah mengutus muridnya 

yang bernama Bisyir al-Mu’tamar  untuk menjadi pemimpin 

Mu’tazilah di Bashrah. Selain hal tersebut, al-Ma’mu>n memindahkan 

ibu kota dari  al-Hasyimiah yang didirikan di dekat kota Kuffah ke 

Baghdad, sehingga dengan demikian secara otomatis kota Baghdad 

menjadi jantung kota dan pusat segala kegiatan masyarakatnya. 

Terutama sebagai pusat peradaban baik dalam bidang seni, politik, 

agama dan ilmu pengetahuan. 13

Dengan menjadinya al-Ma’mu>n sebagai penganut 

Mu’tazilah, maka hal ini sangat menguntungkan bagi aliran 

Mu’tazilah itu sendiri karena dengan demikian secara langsung 

Mu’tazilah memiliki prioritas utama. Bahkan kedudukan aliran 

Mu’tazilah sebagai  mazhab resmi negara. Kemudian al Ma’mun 

mulai mengadakan majlis-majlis besar untuk membahas ilmu-ilmu 

pengetahuan dari aliran Mu’tazilah. Bahkan  beliau menjadikan 

istana negaranya untuk menjadi tempat-tempat pertemuan ahli 

pikir dari semua aliran yang ada. Bahkan  dalam mengekspresikan 

kefanatikannya terhadap Mu’tazilah sebagai aliran yang dianutnya, 

beliau menggunakan kekuasaannya untuk memaksa rakyat untuk 

mengikuti aliran kepercayaan yang dianutnya tersebut yang 

puncaknya dengan melakukan Mihnah. Hal ini adalah atas usul 

pemuka Mu’tazilah Ahmad Abi Duad kepada khalifah al-Ma’mu>n 

dan al-Ma’mu>n pun menyetujuinya.14

11 A Syalabi, Sejarah dan …, h. 129.
12 Harun Nasution, Sejarah Pemikiran… , h. 64.
13 Ibid.
14 Ibid, h. 83



Ahmad Zaeny

108                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Mihnah dalam Ajaran Mu’tazilah3. 

Kata Mihnah berasal dari kata bahasa Arab yang artinya 

mencobai, menguji.15 sedangkan Mihnah dalam konteks aliran 

Mu’tazilah adalah pengujian keyakinan terhadap para ahli fiqh dan 

ahli Hadits tentang kemakhlukan al-Qur’an, serta sangsi hukum 

yang harus mereka terima sehubungan dengan keyakinan mereka 

tersebut.16  Mihnah terjadi pada tahun 218 H, yang dilatar belakangi 

dengan  pendapat Mu’tazilah bahwa al-Qur’an itu adalah makhluk 

atau ciptaan.

Sebagai dikatakan di atas, bahwa kaum Mu’tazilah 

berpendapat bahwa al-Qur’an yang dalam istilah teologi disebut 

dengan kalam Allah, bukan qadim atau kekal, akan tetapi hadits 

dalam artian baharu dan diciptakan Tuhan. Al-Nazzam memberikan 

penjelasan tentang apa yang dimaksud dengan kalam atau sabda 

Tuhan. Kalam adalah suara yang tersusun dari huruf-huruf dan 

dapat didengar. Suara bersifat baharu bukan bersifat kekal dan 

adalah ciptaan Tuhan. Inilah yang dimaksud  kaum Mu’tazilah  

dengan al-Qur’an adalah diciptakan dan bukan kekal (qadim). 17

Pada masa itu sebenarnya faham yang berkembang tentang 

al-Qur’an adalah bahwa al-Qur’an itu adalah qadim dan yang qadim 

itu adalah  sifat Allah Swt  dan tidak ada yang qadim selain Allah 

Swt. Sedangkan Mu’tazilah berpendapat bahwa jika demikian 

maka yang qadim itu  lebih dari satu dan ini  bertentangan dengan 

ajaran tauhid yaitu meng-Esakan Tuhan.  Dan ini merupakan suatu 

hal  yang serius bagi mereka, sehingga mereka menyatakan bahwa 

siapa yang menyatakan bahwa al-Qur’an itu adalah qadim maka dia 

adalah syirik, dan dosa syirik tidak diampuni Allah Swt.18

Keyakinan Mu’tazilah ini mendapat sokongan dari khalifah 

al-Ma’mu>n, sebagai penguasa saat itu. Beliau menyatakan bahwa  

Faham al-Qur’an adalah makhluk ini adalah masalah tauhid yang 

bersangkutan dengan akidah, sehingga baliau merasa sebagai 

khalifah  harus mengingatkan dan mengembalikan  rakyatnya 

15 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia, (Jakarta: Hidakarya Agung,  1990), 

h. 412.
16 Harun Nasution, Sejarah Pemikiran…, h. 77.
17 Harun Nasution, Teologi Islam …, h. 117.
18  Ibid.



Signifikansi Ajaran Mu’tazilah  terhadap Eksistensi Filsafat....

 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  109 

untuk mengikuti faham Mu’tazilah yang dianutnya tersebut. Dan 

caranya adalah dengan melakukan Mihnah. Pertama-tamanya 

yang beliau lakukan adalah  mengumumkan kepada seluruh umat 

muslim tentang faham bahwa al-Qur’an itu adalah makhluk dan 

mengumumkannya secara resmi, barulah mihnah dilaksanakan. 

Kemudian beliau mulai melakukan mihnah atau pengujian 

kepada para hakim, saksi, ahli fiqih dan ahli hadits serta para tokoh 

masyarakat lainnya.19

Dengan maksud  bahwa mereka adalah para tokoh yang 

dihormati dan dipercayai oleh masyarakat, sehingga penyebaran 

faham Mu’tazilah tersebut dapat dengan mudah terlaksana dan 

tersebar. Dan selain hal tersebut, al Ma’mun menginginkan agar 

para pejabatnya yang duduk dalam kursi pemerintahannya tidak 

berpaham syirik, yaitu menduakan Tuhan dalam pandangan 

Mu’tazilah yang dianutnya tersebut. Kemudian al-Ma’mu>n 

mulai mengadakan mihnah ke wilayah-wilayah lainnya dengan 

melakukannya secara langsung maupun dengan mengirim surat. 

Salah satunya  adalah surat kepada gubernur Irak Ishak Ibnu Ibrahim, 

agar melaksanakan mihnah. Dan apabila ada yang membangkang 

maka ia akan diturunkan dari jabatannya bahkan  dihukum.

Walaupun demikian banyak dari mereka yang menentang 

faham Mu’tazilah bahwa  al-Qur’an adalah mahluk. Salah satunya 

adalah Ahmad Ibnu H}ambal, salah seorang intelektual (ahli fiqih) 

terkemuka Baghdad, yang memiliki pengaruh yang cukup besar. 

Ia tetap teguh berpendapat bahwa al-Qur’an itu adalah qadim. Hal 

ini kemudian dilaporkan  oleh Ishak kepada al-Ma’mu>n. Al-Ma’mu>n 

sangat marah dan mengancam akan  memberikan hukuman mati 

bagi yang menentangnya. Ahmad Ibnu H}ambal dan Muhammad Ibnu 

Nuh (salah seorang penentangnya juga) dikirim kepada al-Ma’mu>n 

untuk menerima hukuman, akan tetapi baru separuh perjalanan 

al-Ma’mu>n meninggal dunia, sehingga merekapun  terbebaskan.

Sebelum meninggal dunia al-Ma’mu>n menulis surat wasiat 

kepada penggantinya yaitu Abu Ishak Muhammad al-Mu’tashim, 

agar tetap terus melaksanakan mihnah. Al-Mu’tashim sendiri 

dibesarkan dalam suasana ketentaraan, sehingga beliau lebih 

menyenangi kemiliteran dari pada ilmu pengetahuan, sehingga 

19 Harun Nasution, Sejarah Pemikiran …., h.79.



Ahmad Zaeny

110                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Mu’tazilah tidak lagi mendapat prioritas yang utama. Mihnah 

sendiri tetap dilaksakan, hanya saja sebatas pemenuhan surat wasiat. 

Akan tetapi bagi yang membangkang ia akan diberi hukuman tegas. 

Dalam pelaksanaan wasiat ini al-Mu’tashim melakukan mihnah 

dengan lebih kejam kepada para ulama. Bahkan sebagian ada yang 

dibunuh. Ahmad Ibnu H}ambal  dicambuk dan dipenjarakan karena 

faham khalq al-Qur’an dan ia menerimanya dengan tabah.20

Pada tahun 227 H al-Mu’tashim meninggal dunia dan 

digantikan oleh Abu Ja’far Harun al-Watsiq.21 Pada priode ini 

mihnah tetap dilaksanakan, bahkan ia  sendiri yang membunuh 

pembangkang yang menolak mihnah. Kemudian ia meninggal 

dunia. Khalifah selanjutnya adalah Abu Ja’far al-Mutawakkil (232-

247 H). Al-Mutawakkil sendiri bukanlah penganut Mu’tazilah, 

sehingga pada masanya, mihnah hanya berlangsung 2 tahun saja. 

Kemudian ia menurunkan aliran ini dari mazhab resmi Negara, 

rasionalisme dilarang. Dia membebaskan Ahmad Ibnu H}ambal . 

Kemudian dia mulai mengendalikan dan selanjutnya menindas 

para cendekiawan  Mu’tazilah.22 Tindakan al-Mutawakkil ini sangat 

merugikan aliran Mu’tazilah. Dan keadaan menjadi terbalik 

dimana para cendekiawan aliran ini ditindas, yang mana dahulu 

merekalah yang menindas para pembangkang yang tak sepaham 

dengan mereka.

Walaupun aliran ini menjadi redup, akan tetapi Mu’tazilah 

tetap eksis dianut oleh para penganutnya secara tersembunyi dan 

orang perorangan, bahkan kemudian bermunculan pula para 

tokoh-tokoh terkemuka yang menganutnya.

Mu’tazilah Pasca Mihnah4. 

Setelah al-Mutawakkil, maka aliran Mu’tazilah mulai redup 

dan bahkan terkesan menghilang. Aliran Mu’tazilah setelah jatuh 

pada masa khalifah al-Mutawakkil, maka ia mulai naik pamornya 

kembali pada dinasti Buwaih di Baghdad (945-1055 M). Pada masa 

ini orang-orang Mu’tazilah mulai menduduki kembali posisi-posisi 

penting dalam Negara; seperti Abu Muhammad Ibnu Ma’ruf sebagai 

20  Ibid, h. 82
21 A Syalabi, Sejarah Dan..., h. 151.
22 Syed Mahmudun Nasir, Islam Konsepsi dan Sejarahnya, (Bandung: Remaja 

Rosda Karya, 1993), h. 278.



Signifikansi Ajaran Mu’tazilah  terhadap Eksistensi Filsafat....

 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  111 

hakim kepala di Baghdad, dan al-Jabbar Ahmad Ibnu al-Jabbar sebagai 

hakim kepala di daerah Ray, serta diperbolehkannya dilaksanakan 

majlis-majlis besar untuk pengajaran ajaran-ajaran  Mu’tazilah.23

Dinasti Buwaih adalah dinasti yang beraliran Syi’ah dalam 

teologinya. Dengan diberikannya peluang kepada aliran Mu’tazilah 

untuk kembali berkembang, maka secara langsung maupun tidak 

langsung memberikan pengaruh filsafat yang merupakan symbol 

Mu’tazilah kedalam Syi’ah, sehingga Syi’ah mulai membaur 

dengan  Mu’tazilah.

Pada tahun 447 H/1055 M, Tughril dari dinasti Saljuk 

memasuki Baghdad dan mulai dari situlah dinasti Buwaih runtuh, 

dan berdirilah dinasti Saljuk.24

Pada masa itu aliran Mu’tazilah tetap eksis seperti pada 

masa dinasti Buwaih. Bahkan ada seorang perdana menteri yang 

beraliran Mu’tazilah. Tughril mempunyai perdana menteri yang 

beraliran Mu’tazilah, yaitu Abu Nashr Muhammad Ibnu Mansur 

al- Khunduri.25

Mu’tazilah mengalami kemunduran  kembali ketika 

Tughril wafat pada tahun 1063 M dan digantikan oleh putranya 

yang bernama Nizam al-Mulk. Nizam adalah seorang penganut 

Asy’ariyah, sehingga lebih memajukan aliran yang dianutnya 

tersebut, dan sebaliknya aliran Mu’tazilah mengalami kemunduran, 

yang selanjutnya hanya dianut oleh orang perorangan saja.

Para filosof besar seperti al-Kindi, al-Farabi mempunyai 

faham yang sejalan dengan Mu’tazilah. mereka tidak mungkin 

keluar dari pemikiran rasional walaupun mereka tidak mengatakan 

menganut aliran Mu’tazilah.26 Hal ini menunjukkan bahwa aliran 

Mu’tazilah tetap eksis walaupun hanya dalam pemikirannya saja. 

Sedangkan namanya tidak lagi didengungkan. Di Indonesia sendiri 

ajaran-ajaran dalan teologi Islam telah banyak diperkenalkan. Hal 

ini terlihat  dari beberapa Perguruan Tinggi yang memasukkannya 

kedalam kurikulum mata kuliah. Salah satunya di IAIN sendiri 

dimasukkan dalam kurikulum semenjak tahun 1975.27

23 Harun Nasution, Teologi Islam…, h. 73-74.
24 G.E. Bosworth, Dinasti-Dinasti Islam, (Bandung: Mizan, 1993), h. 143.
25 Harun Nasution, Teologi Islam…, h. 74.
26 Harun Nasution, Sejarah Pemikiran…, h. 65.
27 Ibid, h. 87.



Ahmad Zaeny

112                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

KesimpulanC. 

Pada awalnya kemunculan Mu’tazilah adalah berakar dari 

masalah teologi tentang pelaku dosa besar. Khawarij menyatakan 

bahwa ia adalah kafir, Murji’ah menyatakan bahwa ia tetap mu’min 

dan dosanya ditangguhkan pada keputusan Allah kelak; kemudian 

Mu’tazilah meresponnya dengan menyatakan bahwa pelaku dosa 

besar tempatnya antara mu’min dan kafir. Kemudian aliran ini 

berlanjut menjadi satu aliran teologi.

Pada masa dinasti Umayyah, aliran Mu’tazilah itu muncul di 

Basrah, yang dipelopori oleh Washil bin Atha’ dengan pendapatnya 

bahwa pelaku dosa besar tempatnya adalah antara mu’min dan kafir. 

Pada dinasti ini aliran Mu’tazilah tidak terlalu menonjol, hal ini 

dikarenakan aliran-aliran lainnyapun ikut berkembang. Selain hal 

tersebut pada masa itu penguasa sendiri sedang marak-maraknya 

mengadakan penaklukan-penaklukan ke wilayah lainnya.

Pada masa dinasti Abbasiyah, aliran Mu’tazilah mulai 

menonjolkan dirinya. Hal ini dikarenakan pada dinasti ini orang-

orang di luar Islam mulai mengadakan penyerangan-penyerangan 

kepada ajaran-ajaran Islam dengan filsafat dan Mu’tazilah maju 

untuk mengantisipasinya, sehingga dengan demikian  aliran ini 

menjadi suatu aliran  terkemuka. Aliran ini terus berkembang dan 

filsafat sendiri mulai masuk kedalam aliran ini. Sehingga mereka 

mulai membaurkan ajaran-ajaran Islam dengan filsafat dan asik 

mengkajinya. Bahkan mereka mulai menggunakan akal (filsafat) 

sehingga akhirnya mereka dijuluki sebagai kaum rasionalis Islam 

pada masa itu.

Kejayaan aliran Mu’tazilah ini pada masa khalifah Abu 

Ja’far Abdullah al-Ma’mu>n, yang menganut aliran ini. Hal ini sangat 

menguntungkan bagi Mu’tazilah. Bahkan Mu’tazilah dijadikan 

mazhab resmi negara. Al-Ma’mu>n sendiri adalah penganut 

fanatic aliran Mu’tazilah. Al-Ma’mu>n dalam mengekspresikan 

kefanatikannya, ia mengadakan mihnah yang merupakan catatan 

hitam aliran Mu’tazilah dan menggunakan kekuasaannya untuk 

melaksanakan mihnah yang dilakukan  kepada para pejabat, 

alim ulama’ dan para tokoh masyarakat, yaitu suatu ujian bagi 

mereka apakah mereka sefaham dengan faham Mu’tazilah yang 

menyatakan bahwa al-Qur’an itu adalah mahluk. Sedangkan faham 



Signifikansi Ajaran Mu’tazilah  terhadap Eksistensi Filsafat....

 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  113 

yang berkembang pada masa itu adalah bahwa al-Qur’an itu qadim, 

dan qadim adalah sifat Tuhan. Bagi pembangkang al-Ma’mu>n 

memberikan hukuman dengan diturunkan dari jabatannya, dan 

bagi yang keras kepala, al-Ma’mu>n menjatuhi  hukuman mati. 

Mihnah terus berlangsung dari satu generasi khalifah ke generasi 

lainnya, bahkan sampai ada yang membunuh dengan tangannya 

sendiri dalam kedudukannya sebagai khalifah.

Mihnah terus berlangsung sampai pada masa khalifah al-

Mutawakkil. Pada masa ini mihnah hanya berlangsung selama 2 

tahun, hal ini dikarenakan al-Mutawakkil bukanlah penganut 

aliran Mu’tazilah. Bahkan para pemuka Mu’tazilah kini ditindas 

sebagai ekspresi pemberontakan  mereka. Akhirnya mihnah dapat 

berhenti dan aliran inipun redup, walaupun seterusnya tetap eksis 

walau hanya dianut oleh orang perorang saja.  Dan juga banyak 

yang merngunakan pemikirannya saja walaupun tidak mengekspos 

lagi namanya.

Dengan demikian maka dapatlah disimpulkan secara umum 

bahwa Mu’tazilah adalah salah satu aliran teologi yang selalu 

berdekatan dengan penguasa yang berkembang dengan kekerasan 

dan paksaan. Akan tetapi mereka bukanlah yang melakukannya 

dengan tangan mereka sendiri dalam artian bahwa mereka hanya 

bersifat teoritis dan di balik layar saja. Sedangkan dalam praktisnya 

mereka serahkan kepada penguasa.

Namun demikian Mu’tazilah juga memberikan kontribusi 

sendiri kepada dunia Islam, karena dengannyalah sebagai orang 

Islam pertama yang membuka pintu filsafat, menerjemahkan 

buku-buku filsafat dan memudahkan orang-orang yang datang 

kemudian. Mereka juga yang mempertahankan serangan orang-

orang diluar Islam yang menggunakan filsafat dan dibalas dengan 

menggunakan filsafat juga. []



Ahmad Zaeny

114                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Daftar Pustaka

Bosworth, G. E, Dinasti-Dinasti Islam, Bandung: Mizan, 1993.

Fakhruddin, Fuad Mohd., Perkembangan Kebudayaan Islam, Jakarta: 

Bulan Bintang,   1985.

Hanafi, A, Pengantar teologi Islam, Jakarta: Al-husna  Dzikra, 2001.

Mufrodi, Ali, Islam di kawasan Kebudayaan Arab, Jakarta: 

logos,   1973.

Syalabi, A, Sejarah dan  Kebudayaan Islam, Jakarta: Pustaka 

Alhusna,  1993.

Nasir, Syed Mahmudin, Islam Konsepsi dan Sejarahnya, Bandung: 

Remaja Rosda Karya,    1993.

Nasution, Harun, Theologi Islam aliran dan ejarah Analisa Perbandingan, 

Jakarta: UI Press, 1986.

------------, Sejarah Pemikiran Dalam Islam, Jakarta: Antara 

Pustaka,   1996.

------------, Filsafat dan Mistisisme Dalam Islam, Jakarta: Bulan 

Bintang,  1973.

Yatim, Badri, Sejarah peradaban Islam Dirasah Islamiyah II, Jakarta: 

Raja Grafindo  Persada, 2000.

Yunus, Mahmud, Kamus Arab Indonesia, Jakarta: Hidakarya 

Agung,   1990.

Tim penulis UIN Syarif Hidayatullah, Ensiklopedi Islam, Jakarta: 

DJamban, 1992.


