
 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               151  

REKONSTRUKSI  POLITIK  EGALITARIANISME 

BANGSA PERSPEKTIF  MODEL NEGARA 

MADINAH

M. Sidi Ritaudin
IAIN Raden Intan Lampung
penahoo_sidi@yahoo.co.id

Abstrak

Hingga saat ini kondisi perpolitikan bangsa belum bisa menampilkan 

bentuk yang harmonis antara pemerintah dan rakyat. Meskipun pasca 

revormasi pemerintah tidak lagi mengkooptasi kekuasaan dan mengontrol 

partisipasi rakyat, namun euphoria demokrasi belum mampu menjamin 

keadilan dan kesejahteraan rakyat. Hal itu lebih dikarenakan bangsa ini 

belum mampu mengembangkan tatanan politik yang egalitarianistis. 

Tulisan ini menelaah sistem pemerintahan Negara Madinah yang 

dipimpin Nabi Saw., sebagai model untuk memasuki pentas politik yang 

demokratis dan egaliter di Indonesia. Praktik politik di Negara Madinah, 

merupakan model pembangunan politik egalitarianisme  yang sangat 

kondusif  bagi program pemanusiaan manusia dalam Negara dan 

pemerintahan.  Tatanan politik yang egalitarian kala itu mencerminkan 

idealisme politik Islam yang didasarkan kepada prinsip-prinsip dasar 

politik Islam yaitu: al-‘adl, al-musa>wa>h, dan syu>ra>.  Prinsip kesetaraan 

atau persamaan sesama manusia di depan hukum  dan peradilan yang 

diterapkan oleh nabi terbukti memberikan dampak sosial-politik  yang 

signifikan bagi upaya penegakan hukum. Penerapan prinsip-prinsip 

ini di Indonesia sama sekali tidak akan mengancam kesatuan nasional 

Indonesia. Bahkan sebaliknya, ia justru akan memberikan nilai positif 

dan kondusif bagi tercapainya cita-cita politik nasional.. 

Abstract

THE RECONSTRUCTION OF EGALITARIAN POLITICS: A Model From The 

Perspective Of Madinah State . Up to now, the national political condition 

has not been able to reveal harmonious relationship between the government 

and the people. Although after the Reform, the government no longer co-

opt the power and control the people, but the euphoria of democracy is 

still unable to ensure justice and public welfare. The main cause of such 



M. Sidi Ritaudin

152                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

unfavorable condition is due to the fact that this country has not been able to 

develop an egalitarian political order. This paper explores the government 

system of the Medina state during the Prophet era, as a model to create a 

democratic and egalitarian  politics  in Indonesia. The political practices in 

the State of Medina can be viewed as a model of egalitarian politics that is 

very conducive to develop humanistic nuances in the state and government 

spheres. Egalitarian political order of the days reflected the political ideals 

of Islam based on the basic principles of political Islam, namely: al-’adl, 

al-MuSaw.ah, and al-Shura. The principle of equality before the law and 

justice wich was applied by the prophet proved to provide socio-political 

impacts and significant for law enforcement efforts. The application of 

these principles in Indonesia absolutely will not threaten national unity of 

Indonesia. On the contrary, it will give positive values and is conducive to 

the achievement of national political ideals..

Kata Kunci :  Negara Madinah; Egalitarianisme; Demokrasi; Keadilan

PendahuluanA. 

Suatu hal yang sangat fenomenal dewasa ini adalah, 

semakin banyak pakar (keilmuan) di bidang hukum, realitas hukum 

semakin semraut, semakin banyak pakar (keilmuan) di bidang 

politik, kondisi perpolitikan semakin runyam, semakin banyak 

pakar ekonomi, kondisi keuangan bertambah kacau. Apa yang salah 

dengan hal demikian? Tentu saja jawabannya tidak sesederhana 

membalikkan telapak tangan, jawaban atas pertanyaan tersebut 

pasti akan beragam, tergantung dalam perspektif apa ia menjawab, 

yang jelas pertanyaan tersebut meniscayakan untuk mencari pola 

baru tentang berbagai segi kehidupan yang semakin rasional, 

demokratis dan egaliter. Upaya melakukan reorientasi wawasan dan 

sikap sosial politik merupakan tuntutan kebutuhan, yang dihadapi 

bangsa-bangsa dewasa ini. Nampaknya konsep reformasi belum 

selesai, bahkan dapat dinilai gagal, terutama jika dikaitkan dengan 

pertanyaan atas fenomena politik dan pemerintahan seperti yang 

telah dikemukakan.

Islam adalah agama yang sangat menjunjung nilai 

demokrasi. Nilai-nilai egalitarian, pluralistik, hak dan kewajiban 

individu, keadilan, kasih sayang, dan nilai musyawarah, serta nilai-

nilai kemanusiaan lainnya yang merupakan substansi ajaran Islam 

itu sendiri, adalah muatan-muatan nilai demokrasi dalam Islam.1 

1Tobroni dan Syamsul Arifin, Islam Pluralisme Budaya dan Politik, Refleksi 



Rekonstruksi  Politik  Egalitarianisme Bangsa...

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               153  

Perspektif politis, demokrasi memiliki posisi strategis, karena dinilai 

dapat menjaga iman dan mempertahankan pedoman etik di tengah-

tengah perubahan yang modern. Islam selalu mengalami kegagalan 

dalam mengintegrasikan Negara dan agama. Bagi orang mukmin, 

bahaya sebenarnya penyatuan Islam dan Negara dikarenakan Islam 

akan berakhir karena tersubordinasikan pada Negara.2 Prilaku 

politik yang bersifat ekspresif, reaksioner terhadap fenomena sosial 

yang berkembang dengan cara  menggunakan kekuatan massa arus 

bawah, nampaknya sudah “tidak in” lagi pada era demokrasi sekarang 

ini, apalagi prilaku politik pemerintah yang tiranik (tha >ghu >t), sebab 

nilai kemanusiaan merupakan pertimbangan asasi.3

Kata egalita4 ada yang mensinonimkannya dengan 

demokratis, sedangkan Nurcholish Madjid menyamakan kata egali-

tarianisme dengan persamaan,5 yang secara substantif memiliki 

kesamaan dengan demokrasi. Egalitarianisme dapat juga dipahami 

sebagai doktrin atau pandangan yang menyatakan bahwa manusia 

itu ditakdirkan sama derajat; atau bisa pula dikatakan sebagai asas 

pendirian yang menganggap bahwa kelas-kelas sosial yang  berbeda 

Teologi Untuk Aksi dalam Keberagamaan dan Pendidikan, (Yogyakarta : SI Press, 1994), 

h.77. 
2Robert W. Hefner, Civil Islam: Islam dan Demokrasi di Indonesia, Edisi Bahasa 

Indonesia, (Yogyakarta : Institut Studi Arus Informasi ISAI bekerjasama dengan Asia 

Foundation, 2001), h. 363.
3Visi kemanusiaan ini cukup jelas terlihat dalam al-Qur’an surat al-Ra’d 

ayat 17 : Allah telah menurunkan air (hujan) dari langit, Maka mengalirlah air di lembah-

lembah menurut ukurannya, Maka arus itu membawa buih yang mengambang. dan dari 

apa (logam) yang mereka lebur dalam api untuk membuat perhiasan atau alat-alat, ada 

(pula) buihnya seperti buih arus itu. Demikianlah Allah membuat perumpamaan (bagi) yang 

benar dan yang bathil. Adapun buih itu, akan hilang sebagai sesuatu yang tak ada harganya; 

Adapun yang memberi manfaat kepada manusia, Maka ia tetap di bumi. Demikianlah Allah 

membuat perumpamaan-perumpamaan [Allah mengumpamakan yang benar dan yang 

bathil dengan air dan buih atau dengan logam yang mencair dan buihnya. yang benar sama 

dengan air atau logam murni yang bathil sama dengan buih air atau tahi logam yang akan 

lenyap dan tidak ada gunanya bagi manusia.].
4Kata sifat, yaitu seseorang yang percaya bahwa semua orang sederajat. 

Lihat, John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris Indonesia, (Jakarta: PT. 

Gramedia Pustaka Utama, 1993), h. 208.
5Nurcholish Madjid, Islam Doktrin dan Peradaban, (Jakarta: Paramadina dan 

Dian Rakyat, 2008), h. 72, 102, 254, 463, 466, 445.  Persamaan di sini yaitu keadaan 

equality (esp.  sosial and political), lihat, A. S. Hornby et.  al, The Advanced Learner’s 

Dictionary of Current English, (London: Oxford University Press), 1973), h. 318. 



M. Sidi Ritaudin

154                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

mempunyai bermacam-macam anggota, dari yang pandai sampai 

ke yang sangat bodoh di proporsi yang relatif sama.6 

Pemikiran modern dalam Islam, seperti paham republik di 

mana kepala Negara dipilih untuk jangka waktu tertentu, harus 

tunduk pada Undang-Undang Dasar dan bisa dijatuhkan oleh 

parlemen; ide persamaan (egalite) di mana rakyat memiliki kedudukan 

yang sama dalam soal pemerintahan dan ide nasionalisme. Menurut 

Grunebaum, pertama kali muncul melalui ekspedisi Napoleon 

Bonaparte ke Mesir.7Dalam konteks sosio-politik, egalitarianisme 

yang mengandung makna persamaan, menunjukkan arti berlaku 

moderat dan berimbang pada wilayah politik, ekonomi, sipil dan 

sosial, yang berlaku dalam hubungan intern antar warga, antar 

bangsa-bangsa dan Negara; antar etnis dan masyarakat luas. 

Muhammad Imarah secara rinci menegaskan tentang 

konsep persamaan yang realistis adalah persamaan manusia 

di depan hukum, dengan menghilangkan perbedaan tempat 

kelahiran, warna kulit, keturunan, etnis dan keyakinan agama. 

Selanjutnya adalah persamaan dalam memberi kesempatan bagi 

semua warga, semua bangsa dan Negara dalam kerangka sosial 

dan Negara sekaligus.8 Setelah adanya kesempatan, maka konsep 

persamaan tidak mungkin diejawantahkan, karena perbedaan 

penghasilan, pekerjaan, status sosial, agama, warna kulit, etnis 

dan lain sebagainya sudah merupakan kodrat hukum alam. Imam 

Ali bin Abu Thalib (600-661 M) mensinyalir bahwa kondisi sosial 

masyarakat itu bertingkat-tingkat (dalam sosiologi disebut dengan 

pelapisan masyarakat) yang memiliki ketergantungan satu sama 

lainnya.9Varma dengan mengutip pendapat Pareto (1848-1923), 

menegaskan bahwa masyarakat terdiri dari dua kelas; lapisan atas, 

yaitu pertama : elit, yang terbagi ke dalam elit yang memerintah 

(governing elite) dan elit yang tidak memerintah (non-governing elite), 

6Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa Indonesia 

Edisi Kedua, (Jakarta : Balai Pustaka, 1995), h. 250.
7G. E. Von Grunebaum, Islam : Essay in The Nature and Growth of a Cultural 

Tradition, ( London: Routledge and Kegan Paul Ltd, 1969), h. 29.
8Muhammad Imarah, Perang Terminologi Islam Versus Barat, (Jakarta: Rabbani 

Press, 1998), h. 162.
9Muhammad Imarah, Perang…, h. 164.



Rekonstruksi  Politik  Egalitarianisme Bangsa...

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               155  

kedua: lapisan yang lebih rendah, yaitu non-elit.10 Seperti kaum 

buruh, petani, pedagang retil, pengusaha kecil,  karyawan dan lain 

sebagainya.

Perihal egalitarianisme memiliki kesamaan dengan 

demokrasi, David Beetham mendefinisikan demokrasi sebagai 

sebuah cara pengambilan keputusan menyangkut aturan dan 

kebijakan yang mengikat secara kolektif, yang dikenai kontrol oleh 

rakyat.11 Elemen kunci dari definisi ini, yang terkait dengan prinsip 

egalitarianisme, adalah kontrol masyarakat dan kesetaraan politis. 

Dari pengertian tersebut, dapat dipahami bahwa demokrasi bisa 

diterapkan pada setiap kolektivitas, dan tidak membatasi demokrasi 

pada wilayah politik yang didefinisikan secara sempit. Kolektivitas 

di sini bisa berupa sebuah Negara, sebuah komunitas lokal, sebuah 

organisasi, sebuah keluarga, dan sebagainya.12 Dengan demikian, 

demokrasi dapat diterapkan pada semua aspek kehidupan kolektif, 

Negara, sosial, ekonomi dan lain-lain. Dari sini dapat ditegaskan 

bahwa politik egalitarianisme adalah membangun komitmen 

kebersamaan dalam kehidupan politik dengan keharusan 

mengesampingkan unsur-unsur primordialisme yang menyelimuti 

manusia.

Membangun politik egalitarianisme secara nalar dapat 

dipahami sebagai meneladani kepemimpinan politik Nabi yang 

berpredikat uswatun hasanah, yaitu kepemimpinan moral yang sarat 

akan nilai-nilai kemanusiaan universal seperti persamaan (equality), 

10SP. Varma, Teori Politik Modern, (Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 2001), 

h. 200.
11David Beetham, “Liberal Democracy and the Limits of Democratization”, 

dalam suntingan David Held, Prospects for Democracy North, South. East, West, (Cambridge: 

Polity Press, 1993), h. 55.  
12Kolektivitas dalam Islam disebut juga sebagai umat. Bahtiar 

Effendimenyebutnya sebagai komunitas Islam yang tidak mengenal batas-batas 

politik atau kedaerahan. Lihat, Bahtiar Effendy, Islam dan Negara Transformasi 

Pemikiran dan Praktik Politik Islam di Indonesia, (Jakarta: Paramadina, 1998), h.12. dalam 

konteks sosiologis, Ali Syariati, sebagaimana dikutip oleh Quraish Shihab bahwa 

ummat didefinisikan sebagai himpunan manusiawi yang seluruh anggotanya 

bersama-sama menuju satu arah, bahu membahu, dan bergerak secara dinamis 

di bawah kepemimpinan bersama (kepemimpinan secara kolektif kolegial). Lihat, 

M. Quraish Shihab, Wawasan Al-Qur’an Tafsir Maudu’i atas Pelbagai Persoalan Umat, 

(Bandung: Penerbit Mizan, 1997), h. 328-329. 



M. Sidi Ritaudin

156                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

keadilan (al-‘ada >lah), kemerdekaan (al-h }urriyyah), yang semua praktik 

politiknya merupakan derivasi dari Tauhid, dijadikan acuan dan 

orientasi secara konsisten Nabi Muhammad dalam kehidupan 

politik.13 Oleh karena itu, dalam konteks membangun politik 

egalitarian nampaknya memiliki korelasi signifikan dengan nilai-

nilai yang dikembangkan oleh Rasulullah Saw.. dalam memimpin 

Negara Madinah, yang berpangkal dari ajaran tauhid.  Paham 

tauhid (Ketuhanan Yang Maha Esa) ini memiliki konsekuensi logis 

pembebasan sosial, yaitu egalitarianisme, sehingga dari prinsip 

tauhid ini yang dikehendaki adalah sisitem kemasyarakatn yang 

demokratis berdasarkan musyawarah, transparan dan akuntabel.

Masyarakat egaliter dalam Islam adalah masyarakat yang 

berfondasikan konsep teologi yang menjadi landasan utama agama 

Islam, yaitu tauhid, yang menyatakan bahwa Allah itu transenden, 

unik dan tanpa sekutu. Masyarakat Islam merupakan cerminan 

dari keesaan Tuhan, tawhi>d. Bila “kesatuan” merupakan kenyataan 

mendasar esensi ketuhanan, maka ia mesti mewujudkan pula 

dalam konstruksi masyarakat manusia. Masyarakat tawhi>d tidak 

bisa mentolerir pengkotakan, baik yang bersifat sosial, etnis, 

kesukuan, atau nasional maupun wewenang politik yang otonom 

dalam kaitan dengan tatanan keilahian. Kedaulatan mutlak Tuhan 

(haki >miyah), dengan demikian, akan tetap berlaku, menguasai 

segala bentuk kehidupan individu maupun sosial.14 Oleh karena 

itu, kekuasaan politik yang berasas egalitarianisme akan lebih 

menjamin terwujudnya Negara idaman yang berpredikat baldatun 

t }ayyibatun wa rabbun gafu >r, yaitu sebuah Negara dengan komunitas 

yang berkemakmuran dan berkeadilan, seperti halnya Negara 

Madinah.

Keunggulan Negara Madinah dalam PertimbanganB. 

Mengaitkan pembicaraan tentang egalitarianisme 

dengan nilai-nilai yang dibangun dan diimplementasikan Nabi  

13Tobroni dan Syamsul Arifin, Islam Pluralisme Budaya dan Politik, Refleksi 

Teologi Untuk Aksi dalam Keberagamaan dan Pendidikan, (Yogyakarta: SI Press, 1994), h. 

44. 
14Di antara tokoh Sunni, Sayyid Quthb-lah yang mengembangkan konsep 

haki>miyyah; Lihat, Olivier Roy, Gagalnya Islam Politik, (Jakarta: PT Serambi Ilmu 

Semesta, 1996), h. 50.



Rekonstruksi  Politik  Egalitarianisme Bangsa...

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               157  

Muhammad Saw.   di  Negara Madinah  bukan semata-mata 

melakukan romantisasi terhadap kejayaan Islam awal. 15 Akan 

tetapi perlu diingat bahwa sejarah mewujudkan sunnatullah yang 

umat-Nya diperintahkan untuk mempelajarinya.16 Pada saat wahyu 

diturunkan kepada Nabi, acuan sejarah itu tentunya kepada umat-

umat sebelum Islam. Maka sekarang acuan itu sudah pasti kepada 

sejarah Islam sendiri, di mana kaum Muslim harus mengaksesnya, 

sehingga dapat berperan serta melestarikan apa saja yang baik dan 

benar dari warisan masa lampau dan bisa dipertahankan dalam 

ujian ajaran universal Islam. Sejarah Islam yang ideal dan unik 

yang dapat menjadi dasar pembentukan akidah dan akhlak dalam 

kerangka pembangunan politik egalitarian adalah Negara Islam 

Madinah di bawah kepemimpinan Nabi Muhammad Saw., dengan 

konstitusi Piagam Madinahnya.

Praktik politik pemerintahan di bawah kepemimpinan 

Rasulullah Saw. di Madinah17, dalam Islam memunculkan tiga 

perspektif yang memiliki perbedaan menonjol dalam wacana 

pemikiran politik modern. Direvasi praktik politik profetis tersebut 

memunculkan berbagai perbedaan sudut pandang. Bahtiar 

Effendy menyederhanakan sebagai pendekatan trikotomi, yaitu 

15 Ada sebagian ulama yang mengkritik bahwa sebutan Negara Madinah 

itu tidak tepat, sebab ideology politiknya universal. Jika disebut Negara Muhajirin, 

agaknya kurang tepat, karena tidak ada maksud pendirian Negara tersebut untuk 

menyingkirkan kaum Anshar. Begitu pula jika disebut sebagai Negara Islam juga 

kurang tepat, karena dianggap kabur karena merupakan kata sifat. Apa lagi jika 

dinamakan Negara Hijrah, karena dibentuk setelah hijrah, karena terlalu simplistis. 

Oleh karena itu Abdul Aziz Thaba mengabaikan perbedaan pendapat tentang 

penamaan Negara Madinah, baginya, apa pun namanya, merupakan suatu fakta 

bahwa system yang dibangun oleh Rasulullah Saw. di Madinah itu memenuhi 

syarat-syarat   nominal untuk disebut sebagai Negara. Lihat Abdul Aziz Thaba, 

Islam dan Negara dalam Politik Orde Baru, (Jakarta: Gema Insani Press, 1996), h. 95-96.  

Negara sebagai asosiasi memiliki tiga unsur pokok, yaitu pemerintah, komunitas 

atau rakyat, dan wilayah tertentu (population, territory, a government). Lihat, R.M. Mac. 

Iver, The Modern State, (London: Oxford University Press, 1947), h. 22.  Encyclopaedia 

Britannica, (London: Encylopaedia Britannica Inc., 1970), vol 21, h. 148.
16Q.S al-Ahza>b (33): 62, al-Fa>t}ir/35:43 dan Ali ‘Imra>n/3 : 137 dan lain-lain.  
17Negara Madinah bisa disebut sebagai sebuah Negara karena telah 

memenuhi keriteria sebagai Negara, yakni adanya wilayah, rakyat dan pemerintahan. 

Lihat, Muhammad Salim al-Awwa>, Fi> al-Nizha>m al-Siya>si> li> al-Dawlah al-Isla>miyyah, 

(Kairo: Da>r al-Syuru>q, 1989), h. 21. 



M. Sidi Ritaudin

158                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

fundamentalis, reformis, dan akomodasionis. Dengan mengutip 

pendapat Samson, ia menjelaskan bahwa kaum fundamentalis lebih 

mengedepankan keutamaan agama atas politik dan menentang 

habis-habisan pandangan sekular, pengaruh Barat dan sinkritisme 

kepercayaan tradisional. Sedangkan kelompok reformis, di samping 

menekankan keutamaan agama atas politik, tetapi mereka bisa 

bekerja sama dengan kelompok sekular. Kelompok akomodasionis 

jauh  lebih moderat dari kaum reformis, karena mengusung nilai-

nilai demokrasi, toleransi dan humanis.18 Para pemikir Islam 

kontemporer agaknya lebih cenderung kepada paham moderat 

dan akomodatif, dan tidak cenderung kepada sekularisme ataupun 

fundamentalisme dalam arti sempit.

Negara Madinah memiliki keunggulan, yang selalu 

digelorakan oleh para mujahid politik, yaitu Piagam Madinah 

(Mi >tsa >q al-Madi >nah)19 yang dicetuskan oleh Rasululah Saw. di 

Madinah bersama kalangan agamawan yang lain, seperti Yahudi 

dan Nasrani. Piagam Madinah adalah konstitusi sangat modern 

pada zamannya, sebagaimana dilontarkan Robert N. Bellah.20 

Dikatakan sangat modern, karena adanya prinsip kemodernan 

dalam Negara, yang merupakan salah satu bagian terpenting 

dalam konsep kewarganegaraan, yaitu pluralisme. Dalam Piagam 

18Bahtiar Effendy, Islam dan Negara Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik 

Islam di Indonesia, (Jakarta : Paramadina, 1998), h. 42. Lihat juga, Allan Samson, 

“Conceptions of Politics, Power, and Ideology in Contemporary Indonesian Islam”, 

dalam Karl D. Jackson and Lucian W. Pye (eds.), Political Power and Communication in 

Indonesia, (Berkelay, Los Angeles, London: University of California Press, 1978),  h. 

199-200.
19Pembahasan yang paling representative tentang Piagam Madinah ini, 

baca lebih lanjut; Ibn Hisha >m, The Life of Muhammad, a translation of Ishaq’s Sira >t 
al-Rasûl Allah, with introduction and notes by A. Guillaume, (Lahore, Karachi, 

Dacca: Oxford University Press, 1970), h. 231-233; W. Montgomery Watt, Muhammad 

at Medina, (Oxford: The Clarendon Press, 1956), h. 221-228. Muhammad Husyn 

Haykal, The Life of Muhammad, translated by Isma’il Raji al-Faruqi, (North American 

Publication, 1976), h. 180-183. 
20Negara kota di bawah kepemimpinan  Nabi Muhammad Saw. di Madinah 

dilihatnya sebagai model nasionalisme yang sangat egalitarian dan partisipatif, 

sehingga konstitusi Piagam Madinah dinilai sebagai konstitusi yang sangat modern 

di zamannya. Lihat, Robert N. Bellah, “Islamic Tradition and the Problems of 

Modernization,” dalam kumpulan karangannya, Beyond Belief : Essays on Religion in a 

Post-Traditionalist World, (Berkeley and Los Angeles: California University Press, 1991). 



Rekonstruksi  Politik  Egalitarianisme Bangsa...

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               159  

Madinah, pluralisme dijunjung tinggi. Perbedaan agama tidak 

menjadi penghalang pembangunan politik yang menjunjung tinggi 

kesetaraan, keadilan dan kedamaian. Dengan Piagam Madinah 

masyarakat egaliter dapat terbangun dengan baik. Menurut Philip 

K. Hitti, Piagam Madinah atau  Konstitusi Madinah itu lebih 

bersifat politis daripada agamis.21 Karena hal-hal yang diatur di 

dalamnya menyangkut tata kelola masyarakat dan Negara serta 

pemerintahan.

Masyarakat yang dibangun oleh Nabi Muhammad Saw.. 

adalah masyarakat yang berbudi luhur, bermoral tinggi dan 

itulah masyarakat madani yang tertib, dan oleh karena itu wajib 

ditiru. Masyarakat yang diwariskan Nabi tersebut bercirikan 

egalitarianisme, penghargaan kepada orang berdasarkan prestasi 

(bukan prestise seperti keturunan, kesukuan, ras, dan lain-

lain), keterbukaan partisipasi seluruh anggota masyarakat, dan 

penentuan kepemimpinan melalui pemilihan secara demokratis, 

bukan berdasarkan keturunan.22 Meskipun prototipe masyarakat 

yang dibangun Nabi tidak berlangsung lama, hanya samapai masa 

Khulafa >’ al-Ra >syidi >n, dan masa Umar bin Abdul Aziz, tetapi nilai-niali 

yang telah ditanamkan dapat diterapkan hingga akhir zaman.

Piagam Madinah merupakan ekspresi terbaik dari 

penerapan nilai-nilai etika politik; seperti keadilan, musyawarah 

dan egalitarianisme. Ia merupakan rumusan pemerintahan yang 

mengatur hubungan sosial-politik di kalangan anggota masyarakat 

Madinah, yang terdiri dari beberapa kelompok keagamaan yang 

berbeda seperti Muslim, Yahudi dan suku-suku pagan. Oleh karena 

itulah konstitusi Piagam Madinah dapat menjadi dasar konvergensi 

sosial-politik di antara sebuah komunitas politik dengan latar 

belakang yang berbeda, seperti Indonesia. Arti penting Piagam 

Madinah dalam konteks membangun egalitarianisme politik 

adalah pada penekanannya pada prinsip keadilan, partisipasi, 

musyawarah, dan persamaan hak di hadapan hukum.23 Konsep-

21Philip K. Hitti, Capital Cities of Arab Islam, (Minneapolis: University of 

Minnesota Press, 1966), h. 34. 
22Nurcholish Madjid, “Menuju Masyarakat Madani” dalam Tim Maula, Jika 

Rakyat Berkuasa: Upaya Membangun Masyarakat Madani dalam Kultur Feodal, (Bandung: 

Pustaka Hidayah, 1999), h. 324. 
23Bahtiar Effendy,  Islam dan Negara Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik 



M. Sidi Ritaudin

160                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

konsep semisal Syu >ra > (konsultasi), musya >warah (perundingan), dan 

musa >wa > (kesetaraan) tidak hanya cocok dengan demokrasi, tetapi 

jika diinterpretasikan secara benar, secara implisit dalam konsep-

konsep tersebut telah terkandung makna demokrasi. Prinsip-prinsip 

ini, menurut Anders Uhlin, dapat diterapkan di seluruh wilayah 

publik, tetapi kebanyakan ilmuan Muslim membatasinya pada apa 

yang disebut sebagai wilayah politik.24

Paradigma Negara modern yang berbasis konsep kontrak 

sosial dan kontrak politik, jika dilakukan penelaahan yang 

komprehensif agaknya memperlihatkan koneksitas dengan 

Piagam Madinah. Praktik-praktik politik dan sosial dalam Islam 

memperlihatkan hal demikian. Kontrak Nabi Muhammad dengan 

penduduk Madinah dalam “Bait Aqabah” sesungguhnya merupakan 

salah satu model kontrak politik. Sedangkan persaudaraan antara 

kaum Muhajirin dan Anshar merupakan salah satu bentuk kontrak 

sosial. Praktik politik yang berdimensi teologis dan humanistis ini 

menegaskan bahwa Nabi Muhammad Saw. membawa reformasi 

sosial yang monumental. Al-Qur’an sendiri mengaitkan keimanan 

serta penerimaan seruan Nabi dengan usaha reformasi dunia (is }la >h } 
al-ard }), nampaknya diakui, baik oleh kalangan Muslim maupun non-

Muslim,  telah dilaksanakannya dengan sukses luar biasa.25

Ekspresi persatuan dan kesatuan serta kedamaian antar umat 

beragama diikat dalam konstitusi Madinah. Di samping membina 

intern umat Islam, Nabi Muhammad Saw., menjalin hubungan 

yang harmonis dengan masyarakat non-Muslim, yang ditetapkan 

ketentuan-ketentuan yang sangat toleran, yang jauh berbeda dari 

kebiasaan yang berlaku sebelumnya dengan fanatisme kesukuan 

dan ras. Sehingga yang disatupadukan  oleh Nabi adalah golongan 

Muslim Muhajirin (Mekah) dan golongan Muslim Anshar (Madinah) 

dengan kelompok-kelompok, suku-suku, atau kabilah-kabilah 

musyrikin yang paganis, juga kaum Yahudi dan Nasrani, sehingga 

Islam di Indonesia, (Jakarta: Paramadina, 1998), h. 185-187. 
24Anders Uhlin, Oposisi Berserak Arus Deras Demokratisasi Gelombang Ketiga di 

Indonesia, terj. Rofik Suhud, (Bandung: Mizan, 1998), h. 73.
25Gambaran tentang kesuksesan Nabi Muhammad Saw. melakukan 

reformasi dengan luar biasa, dapat dilihat pada Michael H. Hart, The 100, a Ranking of 

the Most Influential Persons in History, terj. Mahbub Djunaidi, “Teratus Tokoh yang Paling 

Berpengaruh dalam Sejarah”, (Jakarta: Pustaka Jaya, 1986), h. 27. 



Rekonstruksi  Politik  Egalitarianisme Bangsa...

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               161  

terbentuklah sebuah komunitas baru yang lebih kompleks dengan 

elemen-elemen yang heterogen, dengan struktur masyarakat yang 

sekarang dikenal sebagai Negara.26

Paparan wacana di atas agaknya meniscayakan bahwa 

menyikapi keterkaitan masyarakat madani dengan demokrasi, 

paling tidak, sebagai kontribusi masyarakat madani terhadap 

proses demokrasi adanya penyediaan wahana sumberdaya politik, 

ekonomi, kebudayaan dan moral untuk mengawasi dan menjaga 

keseimbangan pejabat Negara.27 Hal ini dapat dipertegas dengan 

konstruksi masyarakat madani yang tercipta bermula dari 

kesederhanaan seorang pemimpin negara sebagai sikap hidup yang 

menjadi pilar utama uswah hasanah terhadap seluruh rakyat yang 

dipimpinnya.

Refleksi Pemikiran Politik EgalitarianC. 

Sejarah Nabi dan para sahabat, di samping al-Qur’an dan 

sunnah, merupakan parameter dan inspirasi rumusan pemikiran 

politik Islam, oleh karena itu, gagasan egalitarianisme politik 

tidak terlepas dari substansi pemikiran tersebut28 Jika konsep 

masyarakat egalitarian sinonim dengan masyarakat demokratis, 

maka administrasi pemerintahan berada di tangan banyak 

pihak, sehingga musyawarah dan kehidupan pluralistik menjadi 

keniscayaan, dengan pola ini pemerintahan Athena dikonotasikan 

sebagai “pemerintahan tanpa pemerintah”, karena rakyat adalah 

pemerintah.29 Mengambil ibrah dari ilustrasi bahwa Negara kota 

Yunani sebagai kota pendidikan (madrasatun kubra) untuk semua 

warga Yunani, di mana setiap individu mereka merupakan contoh 

26Marshall G.S. Hodgson, The Ventur of Islam, (Chicago, London: The University 

of Chicago University Press, 1974), Vol I, h. 193. 

27Abdul Razak et al (ed.,), Pendidikan Kewargaan (Civil Education); Demokrasi, 

Hak Asasi Manusia dan Masyarakat Madani, (Jakarta: ICCE UIN Syarif Hidayatullah dan 

The Asia Foundation serta Prenada Media, 2003), h. 253.

28Bahtiar Effendi dalam “Disartikulasi Pemikiran Politik Islam ?”, dalam 

Pengantar buku Olivier Roy, Gagalnya Islam Politik, terj. (Jakarta: PT Serambi Ilmu 

Semesta, 1996), h. vii. 

29Kesimpulan dramator Aeschylus, lihat  Henry J. Schmandt, Filsafat Politik 

Kajian Historis dari Zaman Yunani Kuno Sampai Zaman Modern, (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2005), h. 37. 



M. Sidi Ritaudin

162                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

dari kemerdekaan berpikir.30 Maka negara kota Madinah yang 

dibangun oleh Nabi, merupakan prototipe kota pendidikan politik 

bagi semua orang yang mengaku Muslim, karena dengan jelas-

jelas bahwa diutusnya beliau sebagai suri tauladan bagi umatnya, 

termasuk meneladani praktik politik egalitarian yang telah 

didirikannya.

Salah satu ekspresi Islam berwatak moderat adalah konsep 

egalitarianisme dalam Islam yang mengejawantah dalam konsep 

sikap berada di tengah-tengah (at-tawassut }), sikap adil (al-i’tidal), dan 

seimbang (at-tawa >zun). Ketiga konsep moderasi Islam dalam bersikap 

dalam kehidupan sosial dan politik ini didukung oleh ayat-ayat al-

Qur’an sebagaimana dalam Q.S. al-Baqarah (2): 143 dinyatakan:

Dan demikian (pula) Kami telah menjadikan kamu (umat Islam), 

umat yang adil dan pilihan [Umat Islam dijadikan umat yang adil 

dan pilihan, karena mereka akan menjadi saksi atas perbuatan orang 

yang menyimpang dari kebenaran baik di dunia maupun di akhirat]. 

M. Quraish Shihab mensinyalir bahwa wasat } adalah posisi di 

antara dua ekstrem. Keberanian adalah posisi pertengahan antara 

ceroboh dan takut, kedermawanan merupakan pertengahan antara 

sikap boros dan kikir, kesucian merupakan pertengahan antara 

nafsu libido seksual dengan impotensi. Dari kata wasat } menjadi 

penengah di anatar dua pihak yang sedang berseteru disebut wasit, 

dan berada pada posisi tengah agar berlaku adil, sehingga lahirlah 

makna ketiga dari wasat yaitu adil. Lebih lanjut, Shihab menegaskan 

bahwa ummatan wasatha adalah umat moderat, yang posisinya di 

tengah. Posisi tengah menjadikan perpaduan berimbang antara 

aspek ruhani dan jasmani, material dan spiritual dalam segala 

sikap dan aktivitas.31

Sikap moderat yang paling patut diteladani dari sikap 

Rasulullah adalah toleransi (tasa >muh) terhadap perbedaan 

pendapat baik dalam masalah keagamaan maupun dalam masalah 

kemasyarakatan dan kebudayaan, bahkan dalam  masalah politik. 

Dengan kata lain dapat ditegaskan bahwa Islam tidak membenarkan 

30Henry J. Schmandt, Filsafat Politik Kajian Historis dari Zaman Yunani Kuno 

Sampai Zaman Modern, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), h. 31. 
31M. S}ihab, Wawasan Al-Qur’an....., (Bandung: Penerbit Mizan, 1997), h. 328-

329.



Rekonstruksi  Politik  Egalitarianisme Bangsa...

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               163  

sikap ekstrem/ menghujung (tat }arruf), yaitu melihat sesuatu hanya 

dari satu ujung saja dan sikap berlebih-lebihan, yang pada akhirnya 

memunculkan aliran-aliran sempalan yang memiliki konotasi 

politis yang “merugikan” Islam itu sendiri. 32 Moderasi atau posisi 

tengah mengundang umat Islam untuk berinteraksi, berdialog, dan 

terbuka dengan semua pihak (agama, budaya, dan peradaban). Sikap 

dan jalan hidup inilah yang ditegaskan al-Qur’an bahwa komunitas 

Muslim itu sebagai khaira ummah.33

Sikap politik yang ahistoris adalah politik violent, seperti 

dikemukakan oleh al-Farra >’ yang mengatakan bahwa khilafah 

Islam adalah benteng pertahanan, yang akan memerangi siapa 

saja yang enggan masuk Islam setelah mendapat dakwah Islam 

sampai kepadanya.34 Kemudian  Imam Ibnu Taimiyah mengatakan 

bahwa khilafah Islam tetap diperlukan oleh ummat, meski korup 

sekalipun, sebab dengan adanya institusi tersebut, jihad bisa 

ditegakkan sampai kapan pun.35 Pendapat Ibn Taimiyyah tersebut 

jika ditarik sudut spektrum hadis yang mengatakan : 


ñ,ÐW��
�¯Ðd�
ñ��ñ�{
�jd�F{�qå�õP��,
���Ð
­t


 “Jihad ini wajib atas kalian, bersama dengan setiap pemimpin, baik 

32Zuhairi Misrawi mensinyalir bahwa sikap toleran yang berwawasan 

pluralistis ditandaskan pada dokumen politik Piagam Madinah, lihat Zuhairi 

Misrawi “Fikih Civil Society Versus Fikih Kekuasaan : Sebuah Tawaran Pembaruan 

Politik Islam”, dalam Komaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF (ed.), Islam Negara 

Civil Society Gerakan dan Pemikiran Islam Kontemporer, (Jakarta: Paramadina, 2005), h. 

286.
33Pada Q.S Ali Imran ayat 110 disebutkan bahwa :”Kamu adalah umat yang 

terbaik yang dilahirkan untuk manusia, menyuruh kepada yang ma’ruf, dan mencegah dari 

yang munkar, dan beriman kepada Allah. Sekiranya ahli kitab beriman, tentulah itu lebih 

baik bagi mereka, di antara mereka ada yang beriman, dan kebanyakan mereka adalah 

orang-orang yang fasik”. 
34Abu> Ya’la Muhammad bin al-Hussein al-Farra>’, al-Ahka>m as-Sult}a>niyah, 

(Beirut: Da>r al-Kutub al-Ilmiyah, 1983), h. 27. 
35Syaikh al-Isla>m Taqiyuddi>n Abu> Abbas Ahmad bin Abdu al-Hali >m bin 

Abdussala>m bin Taimiyyah, as-Siya>sah as-Syar’iyyah, (Beirut: Da>r al-Fikr al-Lubnani, 

1992),  h. 55.

Syaikh al-Isla>m Taqiyuddi>n Abu> Abbas Ahmad bin Abdu al-Hali>m bin 

Abdussala>m bin Taimiyyah, as-Siya>sah as-Syar’iyyah, (Beirut:  Da>r al-Fikr al-Lubnani, 

1992),  h. 55. 



M. Sidi Ritaudin

164                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

yang ta’at maupun yang korup”. (H.R. Abu > Da >wu >d dan Abu > Ya’la 

dari Abu > Hurairah)36

Sejauh ini, terdapat tiga teori mengenai dasar-dasar 

pembentukan khilafah. Pertama, Abu Hasan al-Asy’ari mengatakan 

bahwa pembentukan khilafah wajib hukumnya berdasarkan syari’ah, 

baik wahyu maupun ijma’ sahabat. Kedua, Mawardi mengatakan 

hukumnya fardu kifayah berdasarkan ijma’ atau konsensus, dan 

ketiga, kaum Mu’tazilah mengatakan wajib tetapi berdasarkan 

pertimbangan akal.37 Gagasan mengenai kepemimpinan ummat 

(khilafah Islamiyyah), terlepas dari hukumnya wajib, atau fardlu 

kifayah, atau usaha pelegalformalan syari’at dalam Negara, patut 

diapresiasi setinggi-tingginya, alias acungan dua jempol. 

Perjuangan politik yang bertujuan mendirikan khila >fah 

Isla >miyyah adalah perjuangan politik yang patut dihargai, tetapi 

perjuangan tersebut menjadi tidak realistis dan juga tidak 

berlandaskan pada kenyataan objektif situasi politik, padahal suatu 

perjuangan tidak hanya sekedar semangat, tetapi juga dibutuhkan 

taktik dan strategi yang tepat untuk konteks dan waktu yang tepat, 

sesuai dengan zamannya.  Oleh karena itu, yang lebih faktual, 

objektif, realistis dan baik untuk konteks Islam saat ini adalah 

mewujudkan masyarakat yang berdimensi ketuhanan, seperti yang 

digagas oleh Al-Farabi, yang ia paparkan sebagai Negara kota yang 

beradab, yaitu sebuah masyarakat atau Negara yang mewujudkan 

segala keutamaan di atas dasar Ketuhanan Yang Maha Esa.38

Terlepas dari kualitas hadis itu s }ahi >h atau tidak, secara 

substantif bersifat indoktrinasi yang bertentangan dengan prinsip-

prinsip kemanusiaan dan ajaran Islam. Bagaimana mungkin 

36Al-Ima>m al-H}a>fidz Abdurrahma>n Jala>luddi>n As-Suyut}i, al-Ja>mi’ As-S}agi>r fi> 
Ahadi>s| Al-Basya>r an-Nazir, (Beirut: Da>r al-Fikr, tt. Juz I), h. 564, hadis nomor 3653.

37M. Dawam Rahardjo, Ensiklopedia al-Qur’an : Tafsir Sosial Berdasarkan Konsep-

konsep Kunci, (Jakarta: Paramadina, 1996), h. 362. Abu> Hasan Ali> bin Muhammad bin 

Habi>b al-Bas}ri Al-Mawardi, Al-Ahka>m  al-Sult}a>niyyah fi> al-Wila>ya>t ad-Di>niyyah, (Beirut: 

Da>r al-Kita>b al-‘Arabi>, t.t), h. 5. Abu> Ya’la Muhammad bin al-Hussein Al-Farra>’, al-

Ahka>m as-Sult}a>niyah, (Beirut: Da>r al-Kutub al-Ilmiyah, 1994), h. 23
38Muhsin Mahdi, “al-Farabi”, dalam Leo Stratuss Joseph Grospey (ed.), 

History of Political Philosophy, (Chicago: 1963), seperti yang dikutip oleh Syarifuddin 

Jurdi, Pemikiran Politik Islam Indonesia Pertautan Negara, Khilafah, Masyarakat Madani 

dan Demokrasi, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2008), h.516- 518



Rekonstruksi  Politik  Egalitarianisme Bangsa...

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               165  

pada satu sisi Islam mengajarkan perilaku politik yang etis dan 

menentang apa pun bentuk korupsi dan kekerasan, namun di sisi 

lain di suruh menaati pemimpin yang korup dan otoriter. Ajaran 

ini mengandung kekerasan politik yang luar biasa. Seorang Rajiv 

Gandhi  saja, yang non-Muslim, dengan tegas mengatakan : “Tak 

ada yang lebih tercela selain kekerasan atas nama agama. Kekerasan 

atas nama agama berarti menegasikan agama”.39 Artinya, apalagi 

Islam jelas-jelas menentang apa pun bentuk kekerasan. Oleh karena 

itu hadis di atas hanya dilihat oleh Ibn Taimiyyah dalam perspektif 

politik. Tidak dalam perspektif agama, karena justru pandangan 

tersebut dapat menegasikan agama.

Pandangan yang keras dan bersifat kekerasan, sebagimana 

telah diilustrasikan di atas, diberi istilah oleh kaum orientalis 

sebagai pandangan kelompok fundamentalis, yang pada akhirnya 

menciptakan konflik-konflik yang mengganggu hubungan antar 

manusia. Selanjutnya, metode-metode yang dipakai gerakan 

fundamentalis yang eksklusif, indoktrinasi, fanatisme, pada 

hakekatnya tidak memanusiakan manusia, sebab tidak membantu 

menciptakan keserasian hubungan antar manusia dalam masyarakat 

dan dunia yang semakin pluralistis.40 Jika dihubungkan dengan 

praktik politik Nabi dalam Negara Madinah, jelas bahwa pandangan 

kaum fundamentalis adalah ahistoris dan bertentangan dengan 

nilai-nilai egalitarianisme yang dikembangkan Islam, sekaligus 

menegasikan keunikan Islam sebagai satu-satunya penjamin 

keselamatan, baik di muka bumi sekarang maupun keselamatan 

di akhirat kelak. Dengan demikian Islam menempati posisi 

starategis membangun egalitarianisme spiritual, dalam konteks 

pembangunan perdamaian dunia.41

Membangun Prinsip EgalitarianismeD. 

Usaha yang dapat dilakukan dalam karakter building adalah 

39D.H.W. Gensichen, “Perang dan Damai dalam Agama”, dalam Ali> Noer 

Zaman, (ed.),  Agama untuk Manusia, (Yogyakarta : Pustaka Pelajar, 2000), h. 145. 
40Kamaruzzaman, Relasi Islam dan Negara Perspektif Modernis dan 

Fundamentalis, (Magelang: Indonesia Tera, 2001), h. 21. 
41Abdul Aziz Sachedina “Theologi Islam Mengenai Hubungan Muslim-

Kristen, dalam Ali Noer Zaman, (ed.),  Agama untuk Manusia, (Yogyakarta : Pustaka 

Pelajar, 2000), h. 145. 



M. Sidi Ritaudin

166                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

membangun dan meningkatkan kualitas kepribadian Islam, yaitu 

dengan cara meminimalisir kemungkinannya untuk melakukan 

maksiat dan meningkatkan ketaatannya kepada Allah Swt. Dalam 

hal ini posisi manusia berada di tengah-tengah, yaitu ia sebagai 

makhluk bukan setan dan bukan pula malaikat. Maka dari itu 

sifat manusia adalah membangun prinsip check and balance, prinsip 

keseimbangan. Dalam konteks politik, prinsip egalitarianisme 

menopang penguatan masyarakat sipil dalam Negara untuk lebih 

berperan, yaitu suatu masyarakat sipil yang sehat mensyaratkan 

Negara yang beradab (civilized). Dengan demikian, Negara akan 

bekerja dengan kebesaran warganya dan humanistisisme Islam 

sipil.42

Hai orang-orang yang beriman, peliharalah dirimu dan keluargamu 

dari api neraka yang bahan bakarnya adalah manusia dan 

batu; penjaganya malaikat-malaikat yang kasar, keras, dan tidak 

mendurhakai Allah terhadap apa yang diperintahkan-Nya kepada 

mereka dan selalu mengerjakan apa yang diperintahkan. (Q.S. at-

Tahri >m : 6).

Selanjutnya disebutkan pula pada ayat lain:

Maka Allah mengilhamkan kepada jiwa itu (jalan) kefasikan 

dan ketakwaannya. (Q.S. as-Syams : 8).

Prinsip egaliter di antaranya adalah tidak emosional  dalam 

merespon perbedaan pendapat. Menghargai orang yang berbeda 

pandangan, bersikap lemah lembut ketika berdiskusi dengan orang 

lain, namun tidak mengurangi sikap tegas dan berani meluruskan 

kesalahan orang atau pemimpin yang  zhalim, sebagaimana 

ditegaskan dalam al-Qur’an berikut ini:

Maka disebabkan rahmat dari Allah-lah kamu Berlaku lemah 

lembut terhadap mereka. Sekiranya kamu bersikap keras lagi berhati 

kasar, tentulah mereka menjauhkan diri dari sekelilingmu. karena 

itu ma’afkanlah mereka, mohonkanlah ampun bagi mereka, dan 

bermusyawaratlah dengan mereka dalam urusan itu[Maksudnya: 

urusan peperangan dan hal-hal duniawiyah lainnya, seperti urusan 

politik, ekonomi, kemasyarakatan dan lain-lainnya.]. kemudian apabila 

kamu telah membulatkan tekad, Maka bertawakkallah kepada Allah. 

42Robert W. Hefner, Civil Islam : Islam dan Demokrasi di Indonesia, Edisi Bahasa 

Indonesia, (Yogyakarta : Institut Studi Arus Informasi ISAI bekerjasama dengan Asia 

Foundation, 2001), h. 46.



Rekonstruksi  Politik  Egalitarianisme Bangsa...

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               167  

Sesungguhnya Allah menyukai orang-orang yang bertawakkal kepada-

Nya. (Q.S. Ali ‘Imra >n : 159).

Membangun masyarakat egaliter menjadi agenda 

transformasi sosial  kaum aktivis reformis, yang sangat  dipengaruhi 

dan dibentuk oleh etos emansipasi sosial. Perjuangan mengusung 

pembelaan terhadap kaum tertindas (mustadl’afi >n), egalitarianisme, 

keadilan sosial, demokratisasi ekonomi dan politik.43 Oleh karena 

itu, Islam sangat concern dengan prinsip kemanusiaan. Islam 

mengajarkan bahwa masing-masing jiwa manusia mempunyai 

harakat dan martabat yang senilai dengan manusia sejagad. Masing-

masing pribadi manusia memiliki nilai kemanusiaan universal. 

Dokumen pendukung pandangan ini adalah penegasan al-Qur’an 

bahwa kejahatan kepada seorang pribadi adalah sama dengan 

kejahatan kepada manusia sejagad, dan kebaikan kepada seorang 

pribadi adalah sama dengan kebaikan kepada manusia sejagad.44 

Inilah dasar yang amat tegas dan tandas bagi pandangan kewajiban 

manusia untuk menghormati sesamanya dengan hak-hak asasinya 

yang sah.

Konstruksi pembangunan politik yang berkarakter 

egalitarian adalah rekruitmen pemimpin politik, pemerintahan, 

penyelenggara Negara dan lain sebagainya secara proporsional, 

profesional, dan berkeadilan. Kepemimpinan yang distruktif, justru 

43Bahtiar Effendy, Islam dan Negara Transformasi Pemikiran dan Praktik Politik 

Islam di Indonesia, (Jakarta: Paramadina, 1998), h. 172-173.
44Q.S. al-Maidah/5 : 32. yang mengatakan: “Oleh karena itu Kami tetapkan 

(suatu hukum) bagi Bani Israil, bahwa: Barangsiapa yang membunuh seorang manusia, 

bukan karena orang itu (membunuh) orang lain [Yakni: membunuh orang bukan karena 

qishaash], atau bukan karena membuat kerusakan dimuka bumi, Maka seakan-akan Dia 

telah membunuh manusia seluruhnya[Hukum ini bukanlah mengenai Bani Israil saja, tetapi 

juga mengenai manusia seluruhnya. Allah memandang bahwa membunuh seseorang itu 

adalah sebagai membunuh manusia seluruhnya, karena orang seorang itu adalah anggota 

masyarakat dan karena membunuh seseorang berarti juga membunuh keturunannya]. 

dan Barangsiapa yang memelihara kehidupan seorang manusia, Maka seolah-olah Dia 

telah memelihara kehidupan manusia semuanya. dan Sesungguhnya telah datang kepada 

mereka Rasul-rasul Kami dengan (membawa) keterangan-keterangan yang jelas, kemudian 

banyak diantara mereka sesudah itu[Ialah: sesudah kedatangan Rasul membawa keterangan 

yang nyata] sungguh-sungguh melampaui batas dalam berbuat kerusakan dimuka bumi”. 

Ulasan mengenai hal Islam sebagai agama kemanusiaan, lihat Nurcholish Madjid, 

Cendikiawan dan Religiusitas Masyarakat, (Jakarta: Tabloid Tekad dan Paramadina, 

1999), h. 148. 



M. Sidi Ritaudin

168                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

menghancurkan kepercayaan rakyat dan sekaligus menghancurkan 

Negara yaitu, salah satu indikatornya, kepemimpinan yang 

hepokrit, yaitu tidak adanya kesatupaduan antara perkataan dan 

perbuatan. Sumpah dan janji ketika kampanye tidak menjadi 

kenyataan setelah ia berkuasa.45 Maka dari itu, salah satu faktor 

utama keberhasilan pemerintahan Negara Madinah adalah konsep 

keteladanan yang dipraktikkan Nabi Muhammad Saw., menjadi 

keniscayaan yang harus dilaksanakan oleh para pemimpin. Paling 

tidak, keriteria pemimpin yang bermartabat adalah; 1). jujur 

(shidiq/ adanya watak kenegarawanan, mementingkan bangsa dan 

Negara ), 2), amanah (kepemimpinan yang akuntebel, kredibel 

dan akseptibel), kekuasaan meruapak suatu amanah yang harus 

dijalankan dengan baik sesuai dengan perintah Allah, oleh sebab 

itu apa pun bentuk penyimpangan dan penyalahgunaan kekuasaan 

tidak dapat ditolerir, 3), fathanah (adanya respek dan keperihatinan 

terhadap situasi dan kondisi rakyat, cerdas mencari solusi terhadap 

permasalahan), dan 4), tabligh  (adanya komunikasi politik yang 

baik antara pemerintah denga sesama pemerintah, penyelenggara 

Negara dan dengan rakyat).

Prinsip egalitarianiseme dapat berdiri kokoh jika dibangun 

di atas pondasi keadilan. Pentingnya penegakan keadilan ini 

menjadi aikon perjuangan para aktivis, karena keadilan merupakan 

sesuatu yang harus senantiasa diperjuangkan dan ditegakkan 

dalam masyarakat. Keadilan merupakan prinsip keseimbangan 

dalam kehidupan manusia. Prinsip ini berkaitan erat dengan 

prinsip persamaan (egalitarian) antara sesama manusia. Islam 

tidak membeda-bedakan manusia berdasarkan warna kulit, 

suku bangsa, bahasa dan ras, tetapi berdasarkan ketakwaannya 

kepada Allah.46 Karena itu, tidak ada seorang pun yang berhak 

memperoleh perlakuan khusus di depan hukum. Sikap pemerintah 

yang diskriminatif dalam menegakkan hukum, di mana rakyat 

jelata diberi hukuman yang seberat-beratnya, lalu membiarkan 

para konglomerat dan elit penguasa yang melakukan pelanggaran 

hukum. Hal ini merupakan awal dari kehancuran suatu bangsa.47

45Q. S. al-Shaf/ 61 ayat 3 yang menandasakan bahwa: “Amat besar kebencian 

di sisi Allah bahwa kamu mengatakan apa-apa yang tidak kamu kerjakan”.
46Q.S. al-Hujura>t/49 :13.
47Sekedar member contoh, rakyat jelata yang mencuri 2 kg kapuk atau 3 



Rekonstruksi  Politik  Egalitarianisme Bangsa...

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               169  

Negara ideal yang dituju oleh politik Islam tetap 

mempertahankan eksistensi agama dalam Negara secara menyatu 

(integrated) atau minimal terdapat titik temu (intersection) antara 

agama dan Negara, bukan hubungan yang terpisah antara keduanya 

(secularistic). Masykuri Abdillah mensinyalir, bahwa integrasi agama 

dengan Negara berbentuk integrasi dalam sistem, di mana ajaran-

ajaran Islam menjadi aturan hukum atau sistem Negara, dan 

integrasi dalam bentuk kelembagaan atau figur, di mana pimpinan 

agama adalah juga pemimpin Negara. Kedua bentuk ini terjadi pada 

masa Nabi dan Khulafa >’ al-Rasyidi >n. Menurut Masykuri, yang lebih 

pas dalam konteks Indonesia adalah integrasi agama dan Negara 

dalam bentuk sistem.48 Namun demikian, konsep kerukunan hidup 

beragama yang meliputi : kerukunan intern umat beragama, 

kerukunan antar umat beragama dan kerukunan antar umat 

beragama dan pemerintah, dalam konteks politik dan persamaan 

hak  tetap menjadi skala prioritas yang harus dijaga.

Prinsip-Prinsip Egalitarianisme IslamE. 

Islam menjunjung tinggi secara konsisten dan konsekuen 

prinsip persamaan antara sesama manusia. Unsur pembeda 

antara manusia yang satu dengan yang lainnya hanya satu yaitu 

ketakwaan kepada Allah Swt. Dengan demikian, persamaan di 

sini berdimensi teologis, yang takwa (mentaati segala perintah 

Allah Swt dan menjauhi segala larangan-Nya) itu lah yang dapat 

dijadikan pemimpin. Hal inilah yang telah menginspirasi para elit 

politik Indonesia yang merumuskan Undang-Undang Dasar 1945 

dan Pancasila berdimensi teologis. Yaitu “dengan Rahmat Tuhan 

Yang Maha Esa”  dalam UUD-1945, dan “Ketuhanan Yang Maha Esa” 

dalam Pancasila. 

biji kakau dihukum 6 bulan penjara, karena terkena pasal pencurian. Sedangkan 

pembobol BLBI (Bantuan Likuiditas Bank Indonesia) dan kasus Century, mereka bebas 

berkeliaran, bahkan kasusnya cenderung “dipeti-es-kan”, sehingga akuntabilitas 

penguasa dipertanyakan.
48Masykuri Abdillah, “ Negara Ideal Menurut Islam dan Implementasinya 

Pada Masa Kini” dalam Komaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF, Islam Negara dan 

Civil Society Gerakan dan Pemikiran Islam Kontemporer, (Jakarta: Paramadina, 2005), h. 

82. 



M. Sidi Ritaudin

170                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Prinsip persaudaraan dan persatuan49 serta perdamaian 

merupakan prinsip-prinsip umum yang dapat memperkuat 

wawasan egalitarianisme. Dengan prinsip-prinsip ini maka dapat 

dikembangkan pada prinsip profesionalisme dan akuntabilitas 

publik dalam pengisian jabatan pemerintahan. Penegakan hak asasi 

manusia merupakan hal yang sangat diperhatikan, oleh karena itu, 

apa pun bentuknya, pelanggaran HAM tidak dibenarkan dalam 

Islam. Dalam perspektif egalitarian, penegakan HAM ditujukan 

kepada semua orang.

Penegakan HAM yang tanpa pilih bulu, merupakan ekspresi 

dari prinsip persamaan dan keadilan. Sebagai dimensi kunci, prinsip 

keadilan ditujukan untuk membangun masyarakat yang sejahtera. 

Oleh karena itu, prinsip keadilan sosial menemukan signifikansinya 

dalam kehidupan sosial. Fazlurrahman mensinyalir bahwa  prinsip 

egalitarianisme Islam bermuara kepada perintah-perintah keadilan 

sosial dalam sektor sosial.50 Salah satu prinsip keadilan sosial dan 

ekonomi yang diletakkan al-Qur’an adalah: 

Supaya harta itu jangan beredar di antara orang-orang Kaya saja di 

antara kamu. (Q.S al-Hasyr : 7).

Dari ayat ini jelas kiranya bahwa kekayaan tidak boleh 

beredar  hanya di kalangan orang kaya. Sebagai pengejawantahan 

prinsip ini, al-Qur’an menetapkan zakat:

Sesungguhnya zakat-zakat itu, hanyalah untuk orang-orang fakir, 

orang-orang miskin, pengurus-pengurus zakat, Para mu’allaf yang 

dibujuk hatinya, untuk (memerdekakan) budak, orang-orang yang 

berhutang, untuk jalan Allah dan untuk mereka yuang sedang dalam 

perjalanan, sebagai suatu ketetapan yang diwajibkan Allah, dan Allah 

Maha mengetahui lagi Maha Bijaksana. (Q.S. at-Taubah : 60).

Paparan ayat tersebut cukup jelas  menegaskan bahwa 

yang berhak menerima zakat ialah: 1). orang fakir: orang yang 

amat sengsara hidupnya, tidak mempunyai harta dan tenaga 

49Prinsip Islam tentang persatuan ini ditegaskan dalam al-Qur’an beberapa 

kali sebagai ummatan wahidah; lihat pada al-Baqarah ayat 213;  al-Maidah ayat 48; 

Yunus ayat 19;  Hud ayat 18; An-Nahl ayat 93; al-anbiya’ ayat 92; al-Mukminun ayat 

52; Az-Zukhruf ayat 23;  Lihat, Muhammad Fuad Abdul Baqy, Al-Mu’jam al-Mufahras 

Lialfazh al-Qur’an al-Karim, (Indonesia: An-Nasyir Maktabah Dahlan, t.t), h. 102.
50Fazlurrahman, “interpreting the Qur’an” Inquiry, Mei 1986,  h. 49. 



Rekonstruksi  Politik  Egalitarianisme Bangsa...

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               171  

untuk memenuhi penghidupannya. 2). orang miskin: orang yang 

tidak cukup penghidupannya dan dalam keadaan kekurangan. 3). 

pengurus zakat: orang yang diberi tugas untuk mengumpulkan 

dan membagikan zakat. 4). muallaf: orang kafir yang ada harapan 

masuk Islam dan orang yang baru masuk Islam yang imannya 

masih lemah. 5). memerdekakan budak: mencakup juga untuk 

melepaskan Muslim yang ditawan oleh orang-orang kafir. 6). orang 

berhutang: orang yang berhutang karena untuk kepentingan yang 

bukan maksiat dan tidak sanggup membayarnya. Adapun orang 

yang berhutang untuk memelihara persatuan umat Islam dibayar 

hutangnya itu dengan zakat, walaupun ia mampu membayarnya. 7). 

pada jalan Allah (sabi >lilla >h): yaitu untuk keperluan pertahanan Islam 

dan kaum muslimin. di antara mufassiri >n ada yang berpendapat 

bahwa fi > sabi >lilla >h itu mencakup juga kepentingan-kepentingan 

umum seperti mendirikan sekolah, rumah sakit dan lain-lain. 

8). orang yang sedang dalam perjalanan yang bukan maksiat 

mengalami kesengsaraan dalam perjalanannya.

Wawasan egalitarianisme tentang badan-badan sosial dan 

politik, al-Qur’an meletakkan prinsip bahwa kaum muslimin 

harus memutuskan masalah-masalah mereka berdasarkan syu >ra >.51 

Prinsip syu >ra > ini berlaku untuk semua bidang; politik, religious, 

sosial, ekonomi, dan sebagainya.52 al-Qur’an mendasari prinsip 

egalitarianisme ini dengan ayat:

Dan (bagi) orang-orang yang menerima (mematuhi) seruan Tuhannya 

dan mendirikan shalat, sedang urusan mereka (diputuskan) dengan 

musyawarat antara mereka; dan mereka menafkahkan sebagian dari 

rezki yang Kami berikan kepada mereka. (Q.S. as-Syu.ara >’ : 38).

51Selain dalam Q.S 42 : 38 di atas, tentang syu >ra> ini terdapat juga pada 

surat al-Baqarah ayat 233, yang membicarakan tentang kesepakatan (musyawarah) 

yang harus ditempuh suami istri kalau mereka ingin menyapih anak sebelum 

dua tahun. Juga pada surat A>li Imra>n ayat 159, yang berlaku lebih umum dalam 

konteks yang lebih luas. Di mana seorang pemimpin harus bermusyawarah dengan 

para bawahannya sebelum mengambil keputusan, seperti konteks ayat ini dalam 

peristiwa Perang Uhud yang membawa kekalahan umat Islam, karena mengambil 

keputusan tanpa musyawarah.
52Fazlurrahman, Major Themes of the Qur’an, (Minneapolis. Chicago: 

Bibliotheca Islamica, 1980). Khususnya dalam BAB II, dikupas secara luas bagaimana 

visi al-Qur’an tentang keadilan sosio-ekonomik dan egalitarianism. 



M. Sidi Ritaudin

172                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Prinsip egalitarianisme dalam Islam, pada ayat di atas, 

memperlihatkan konsistensi landasan teologis yang menjiwai 

aktivitas sosial dalam bentuk kepedulian sosial. Ayat ini 

merefleksikan iman, Isla >m, ihsa >n dan taqwa > seorang muslim, yang 

menjadi etika al-Qur’an. Refleksi dan internalisasi terhadap ayat ini 

secara langsung akan mengarahkan ke dalam “bawah sadar” makna 

paling hakiki yang terdalam atau elan-dasarnya, yang ditujukan 

untuk melindungi dan mengembangkan integritas individu serta 

kolektif.

Di dalam al-Qur’an terdapat prinsip-prinsip atau nilai-

nilai yang dijadikan oleh Rasulullah Saw. dalam praktik politik 

kepemimpinannya di Madinah, yang ternyata di abad modern ini 

diapresisai oleh Negara-negara beradab pada umumnya,53 walau-

pun tidak persis sama dengan konsep Islam, sebagaimana dipa-

parkan oleh Masykuri Abdillah di antaranya adalah al-Ama >nah 

(Kejujuran dan tanggung jawab), ad-‘Ada >lah (Keadilan), al-Ukhuwah 

(Persaudaraan), At- Ta’aduddiyyah (Menghargai kemajemukan atau 

pluralisme), al-Musa >wah  (Persamaan), asy-Syu >ra > (Permusyawaratan), 

al-Silm (Perdamaian), Amr bi al-Ma’ru >f  nahy ‘an al- Munkar (Kontrol).54   

Mengintegrasikan nilai-nilai Islam tersebut ke dalam 

ranah politik merupakan penegakan etika. Meski etika dan politik 

merupakan dua entitas yang berbeda, tetapi salaing membutuhkan. 

Dalam paradigm ini politik dapat diwarnai oleh nilai-nilai agama, 

terutama nilai-nilai moral, pada sisi lain, etika dan moral agama 

dapat ditegakkan melalui power politik. Pandangan ini dipertegas 

oleh Ibnu Taymiah yang mengatakan bahwa antara agama dan 

Negara saling membutuhkan (simbiosis).55

53Prinsip-prinsip dan nilai-nilai ajaran Islam yang telah dipraktikkan 

dalam Negara Madinah, diakui atau tidak, ternyata sangat universal dan diakui 

serta dilaksanakan oleh Negara-negara modern, menurut pengakuan Ernest Gellner, 

Islam memang agama yang paling cocok untuk modernitas. Lihat, Ernest Gellner, 

Muslim Society, (Cambridge: Cambridge University Press, 1981), h. 7. 
54Masykuri Abdillah, “Negara Ideal Menurut Islam dan Implementasinya 

pada Masa Kini” dalam Komaruddin Hidayat dan Ahmad Gaus AF (ed.), Islam Negara 

Civil Society Gerakan dan Pemikiran Islam Kontemporer, (Jakarta: Paramadina, 2005), h. 

74-75.
55Syaikh al-Isla>m Taqiyuddi>n Abu> Abbas Ahmad bin Abdu al-Hali >m bin 

Abdussala>m bin Taimiyyah, as-Siya>sah as-Syar’iyyah, (Beirut: Da>r al-Fikr al-Lubnani, 

1992), h. 162.



Rekonstruksi  Politik  Egalitarianisme Bangsa...

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               173  

PenutupF. 

Praktik politik di Negara Madinah, yang dijalankan oleh 

Nabi Muhammad Saw., merupakan model pembangunan politik 

egalitarianisme  yang sangat kondusif  bagi program pemanusiaan 

manusia dalam Negara dan pemerintahan.  Prinsip kesetaraan 

atau persamaan sesama manusia di depan hukum  dan peradilan  

mempunyai dampak sosial-politik  yang signifikan, terutama dalam 

cara melihat segmen-segmen  lain masyarakat politik Indonesia  

dengan latar belakang pluralistik. Dalam konteks pembangunan 

politik egalitarianisme, konsep-konsep berbangsa dan bernegara 

dalam Piagam Madinah dapat memperkuat paham persaudaraan 

Islam (ukhuwwah Isla >miyyah), yang di dalamnya konsep umat Islam 

tidak lagi didefinisikan dari segi orientasi dan asosiasi sosial-politik, 

dan memandang bahwa komunitas umat Islam harus semata-

mata didasarkan kepada kenyataan bahwa seseorang itu memeluk 

Islam sebagai agamanya. Sehingga dengan konsep egalitarianisme 

dapat memperkokoh  paham persaudaraan nasional (ukhuwwah 

wathaniyyah). Bahkan pada level yang lebih makro, yaitu persaudaraan 

sesama manusia secara global (ukhuwwah basyariyyah).

Agenda pembangunan politik yang diusung dalam upaya-

upaya pengejawantahan aspirasi-aspirasi sosial-poliotik Islam 

adalah pengembangan tatanan-tatanan politik yang egalitarian dan 

demokratis, serta pengembangan proses-proses ke arah pemerataan 

ekonomi, melalui optimalisasi pmberdayaan zakat. Dengan 

demikian, perspektif yang berorientasi nilai, gagasan tentang 

tatanan politik yang egalitarian atau demokratis mencerminkan 

prinsip-prinsip dasar politik Islam yang harus diterapkan, yaitu: 

al-‘adl, al-musa >wa >h dan syu >ra >, yang mewakili idealisme politik Islam 

dan tidak akan pernah mengancam kesatuan nasional Indonesia. 

Bahkan sebaliknya, memberikan nilai positif dan kondusif bagi 

tercapainya cita-cita politik nasional. []

Daftar  Pustaka

Anders Uhlin, Oposisi Berserak Arus Deras Demokratisasi Gelombang 

Ketiga di Indonesia, terj. Rofik Suhud, Bandung: Mizan, 1998.



M. Sidi Ritaudin

174                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

al-Awwa, Muhammad Sali >m >,  Fi > al-Niza >m as-Siya >si > li ad-Dawlah al-

Isla >miyyah, Kairo: Da >r asy-Syuru >q, 1989.

Baqy, Muhammad Fuad Abdul, Al-Mu’jam al-Mufahras li Alfazh al-Qur’an 

al-Karim, Indonesia: An-Nasyir Maktabah Dahlan, t.t.

Bahtiar Effendy, Islam dan Negara Transformasi Pemikiran dan Praktik 

Politik Islam di Indonesia, Jakarta: Paramadina, 1998.

Beetham, David, “Liberal Democracy and the Limits of 

Democratization”, dalam suntingan David Held, Prospects 

for Democracy North, South. East, West, Cambridge: Polity Press, 

1993.

Bellah, Robert N. , Beyond Belief : Essays on Religion in a Post-Traditionalist 

World, Berkeley and Los Angeles: California University Press, 

1991.

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, Kamus Besar Bahasa 

Indonesia Edisi Kedua, Jakarta: Balai Pustaka, 1995.

Echols, John M. ,  dan Shadily, Hassan, Kamus Inggris Indonesia, 

Jakarta: PT. Gramedia Pustaka Utama, 1993.

Encyclopaedia Britannica, London: Encylopaedia Britannica Inc., 1970, 

vol 21.

al-Farra >, Abu > Ya’la Muhammad bin al-Hussein, al-Ahka >m as-Sultha >niyah, 

Beirut: Da >r al-Kutub al-Ilmiyah, 1983.

Fazlurrahman, Major Themes of the Qur’an, Minneapolis. Chicago: 

Bibliotheca Islamica, 1980.

Gellner, Ernest, Muslim Society, Cambridge: Cambridge University 

Press, 1981.

Grospey, Leo Stratuss Joseph (ed.), History of Political Philosophy, 

Chicago: 1963.

Grunebaum, G. E. Von, Islam: Essay in The Nature and Growt5h of a 

Cultural Tradition, London: Routledge and Kegan Paul Ltd, 

1969.

Hart, Michael H., The 100, A Ranking of the Most Influential Persons in 

History, terj. Mahbub Djunaidi, “Teratus Tokoh yang Paling 

Berpengaruh dalam Sejarah”, Jakarta: Pustaka Jaya, 1986.

Haykal, Muhammad Husin, The Life of Muhammad, translated by 

Isma’il Ragi  al-Faruqi, North American Publication, 1976.

Hefner, Robert W. , Civil Islam: Islam dan Demokrasi di Indonesia, Edisi 



Rekonstruksi  Politik  Egalitarianisme Bangsa...

 Volume 6, Nomor 1, Juni 2012                                                                               175  

Bahasa Indonesia, Yogyakarta: Institut Studi Arus Informasi 

ISAI bekerjasama dengan Asia Foundation, 2001.

Hidayat, Komaruddin dan AF, Ahmad Gaus (ed.), Islam Negara Civil 

Society Gerakan dan Pemikiran Islam Kontemporer, Jakarta: 

Paramadina, 2005.

Hisya >m, Ibn, The Life of Muhammad, a translation of Ishaq’s Sira >t ar-

Rasul Allah, with introduction and notes by A. Guillaume, 

Lahore, Karachi, Dacca: Oxford University Press, 1970.

Hornby, A. S. , et.  al, The Advanced Learner’s Dictionary of Current English,     

London: Oxford University Press, 1973. 

Hitti, Philip K. , Capital Cities of Arab Islam, Minneapolis: University of 

Minnesota Press, 1966.

Iver, R.M. Mac. , The Modern State, London: Oxford University Press, 

1947.

Jurdi, Syarifuddin, Pemikiran Politik Islam Indonesia Pertautan Negara, 

Khilafah, Masyarakat Madani dan Demokrasi, Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2008. 

Imarah, Muhammad, Perang Terminologi Islam Versus Barat, Jakarta: 

Rabbani Press, 1998.

Jackson, Karl D. and Pye, Lucian W.  (eds.), Political Power and 

Communication in Indonesia, Berkelay, Los Angeles, London: 

University of California Press, 1978. 

Kamaruzzaman, Relasi Islam dan Negara Perspektif Modernis dan 

Fundamentalis, Magelang: Indonesia Tera, 2001.

Madjid, Nurcholish, Cendikiawan dan Religiusitas Masyarakat, Jakarta: 

Tabloid Tekad dan Paramadina, 1999.

_______, Islam Doktrin dan Peradaban, Jakarta: Paramadina dan Dian 

Rakyat, 2008.

Maula, Tim, Jika Rakyat Berkuasa:Upaya Membangun Masyarakat Madani 

dalam Kultur Feodal, Bandung: Pustaka Hidayah, 1999.

al-Mawardi, Abu > Hasan Ali bin Muhammad bin Habi >b al-Bashri,  Al-

Ahka >m  al-Sultha >niyyah fi > al-Wila >ya >t al-Di >niyyah, Baeirut: Da >r al-

Kita >b al-‘Arabi, t.t.

Rahardjo, M. Dawam, Ensiklopedia al-Qur’an : Tafsir Sosial Berdasarkan 

Konsep-konsep Kunci, Jakarta: Paramadina, 1996.

Razak, Abdul, et al (ed.,), Pendidikan Kewargaan (Civil Education); 



M. Sidi Ritaudin

176                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Demokrasi, Hak Asasi Manusia dan Masyarakat Madani, Jakarta: 

ICCE UIN Syarif Hidayatullah dan The Asia Foundation serta 

Prenada Media, 2003.

Roy , Olivier, Gagalnya Islam Politik, Jakarta: PT Serambi Ilmu Semesta, 

1996.

Schmandt, Henry J. , Filsafat Politik Kajian Historis dari Zaman Yunani 

Kuno Sampai Zaman Modern, Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2005.

Shihab, M. Quraish, Wawasan Al-Qur’an Tafsir Maudu’i atas Pelbagai 

Persoalan Umat, Bandung: Penerbit Mizan, 1997.

As-Suyut }i, Al-Ima >m al-Hafi >dz Abdurrahma >n Jala >luddi >n, al-Ja >mi’ As }- S }
aghi >r fi > Aha >di >s al-Basyi >r an-Nazir, Juz I., Beirut: Da >r al-Fikr, tt. 

Taimiyyah, Syaikh al-Isla >m Taqiyuddi >n Abu > Abbas Ahmad bin Abdu 

al-Hali >m bin Abdussala >m bin, as-Siya >sah asy-Syar’iyyah, Beirut: 

Da >r al-Fikr al-Lubnani, 1992.

Thaba, Abdul Aziz,  Islam dan Negara dalam Politik Orde Baru, Jakarta: 

Gema Insani Press, 1996.

Tobroni dan Arifin, Syamsul, Islam Pluralisme Budaya dan Politik, 

Refleksi Teologi Untuk Aksi dalam Keberagamaan dan Pendidikan, 

Yogyakarta: SI Press, 1994. 

Varma, SP. , Teori Politik Modern, Jakarta: PT. RajaGrafindo Persada, 

2001.

Watt, W. Montgomery, Muhammad at Medina, Oxford: The Clarendon 

Press, 1956.

Zaman, Ali Noer, (ed.),  Agama untuk Manusia, Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2000. 


