
 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  115 

KONSEP ‘IRFAN DALAM SAJAK-SAJAK 
IMAM KHOMEINI

Andi Eka Putra
IAIN Raden Intan Lampung

 Andi.eka@gmail.com

Abstrak

Imam Khomeini (1902 M—1989 M) adalah sosok sufi yang produktif yang 

banyak menulis buku-buku bertema ‘irfan.  Ia menggunakan istilah 

‘irfan, bukan tasawuf, karena dalam mazhab Syi’ah istilah ‘irfan lebih 

populer ketimbang tasawuf. Sejak usia muda Imam Khomeini sudah 

menulis dan mengamalkan ajaran sufi. Pemikirannya tentang ‘irfan 

banyak dituangkan dalam bentuk sajak sufistik. Sajak merupakan media 

bagi Imam Khomeini untuk menyampaikan kerinduannya kepada Allah. 

Jenis ‘irfan dalam pandangan Imam Khomeini cenderung simbolik dan 

menggunakan ungkapan-ungkapan filosofis. ‘Irfan dan filsafat dalam 

pandangan Imam Khomeini tidak terpisah. Bahkan jika dikelompokkan,  

maka model ‘irfan Imam Khomeini adalah ‘irfan atau tasawuf falsafi. 

Abstract

Imam Khomeini (1902 AD-1989 AD) is a prolific Sufi figure who write a 

number of books themed       ‘ irfan. He uses the term ‘irfan, instead of 

Sufism, because among the Shiite sect the term’ irfan was more popular 

than Sufism. Since his youth, Imam Khomeini had written and practiced 

Sufism. His thoughts on ‘irfan has been perpetuated in many Sufi 

poems.  Rhymes is a medium for Imam Khomeini to convey his longing 

for God. The type of ‘irfan in the view of Imam Khomeini tend to be 

symbolic and philosophical expressions. ‘Irfan and philosophy in the 

view of Imam Khomeini are not separated. Even if grouped, the models 

of  ‘irfan of Imam Khomeini can be clasified as philosophical    ‘ irfan or 

philosophical  Sufism. 

Kata Kunci :  ‘Irfan Falsafi, Sajak-Sajak Sufistik, Imam Khomeini



Andi Eka Putra

116                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

PendahuluanA. 

Imam Khomeini lebih banyak dikenal sebagai ideolog 

Revolusi Islam Iran tahun 1978-1979 ketimbang seorang pemikir 

dan sufi di bidang ‘irfan. Padahal dalam hidupnya ia melaksanakan 

praktek kezuhudan yang berkaitan dengan tahap-tahap awal jalan 

sufi, yakni melepaskan diri dari kenikmatan dan keinginan duniawi, 

berlaku sabar, memfakirkan diri, hidup dengan sederhana, berpuasa 

secara berkala. Menjadi sufi bagi Imam Khomeini tidaklah cukup 

dengan memfakirkan diri dan hidup zuhud,  melainkan mampu 

mentransformasikan ajaran ‘irfan ke dalam kehidupan sosial. 

Seorang sufi memiliki tugas untuk menegakkan keadilan sosial, 

melakukan kerja-kerja praksis di masyarakat. 

Kesufian Imam Khomeini terlihat dari kesederhanaannya, 

yang senantiasa menyesuaikan diri antara ucapan dan tindakan 

kesehariannya. Harta yang dimiliki Imam Khomeini hingga 

akhir hayatnya hanyalah sebuah rumah sederhana yang telah 

diwakafkannya pada Dewan Revolusi, alat masak sekedarnya, 

tempat duduk belajar sekaligus untuk tidur, serta beberapa alat 

ibadah dan buku di perpustakaan pribadinya. Ia tak memiliki 

kemewahan dan kekayaan, padahal bila ia ingin melakukannya, 

jalan ke arah itu terbuka lebar untuk diraihnya. 

Pemikiran Imam Khomeini yang paling menonjol adalah  

kajian seputar masalah ‘irfan. Dalam Mazhab Syi’ah di Iran, tidak 

dikenal istilah tasawuf, tapi ‘irfan. Dimensi ‘irfan dalam pandangan 

Imam Khomeini terungkap dalam istilah-istilah seperti riyadhah 

(latihan spiritual). Seseorang bisa saja menguasai istilah-istilah ‘irfan 

tetapi belum tentu dia mengalami dan menjalankan riyadhah. Atau 

dengan kata lain, ada orang yang ahli tentang ‘irfan dan ada pula 

orang yang mengamalkan langsung ajarannya. Imam Khomeini tak 

hanya berhenti pada gagasan pemikiran tentang ‘irfan, tapi ia juga 

mengamalkan ajaran itu.

Istilah ‘irfan sangat dekat dengan istilah ‘arif atau shufi. 

Perbedaan ini muncul, di antaranya, karena istilah merupakan 

bagian dari ilmu hushuli sedangkan pengalaman-pengalaman 

spiritual adalah ilmu hudhuri. Syeikh Taqi Misbah Yazdi—dalam 

karyanya yang sudah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia 

oleh Penerbit Mizan dengan judul Ilmu Hudhuri—menjelaskan kedua 



Konsep ‘Irfan dalam Sajak-Sajak Imam Khomeini

 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  117 

macam pengetahuan ‘irfan, yakni apa yang disebut dengan ilmu 

hushuli—ilmu yang diperoleh oleh seseorang melalui media atau 

perantara. Sedangkan ilmu hudhuri adalah ilmu yang diperoleh 

tanpa melalui media dan perantara. 

Meskipun demikian, bukan berarti istilah tidak diperlukan. 

Istilah perlu diketahui guna mempermudah penyampaian 

tentang sebuah ilmu pengetahuan, khususnya dimensi ‘irfan 

tersebut. Al-Qusyairi, seorang tokoh sufi yang cukup berpengaruh, 

menulis dalam bukunya Risalah Al-Qusyairiyyah–sebuah buku yang 

menjadi referensi atau rujukan para sufi, baik Sunni atau Syi’ah–

mencantumkan istilah-istilah yang tidak bisa dipahami kecuali oleh 

orang yang belajar secara khusus tentang ‘irfan. Ketika ada yang 

bertanya mengapa demikian, ia menjawab, ”Saya sengaja sebutkan 

istilah-istilah ini supaya ‘irfan tidak menjadi buku kacangan atau 

buku bacaan pengantar tidur”. 

Ungkapan dengan istilah-istilah yang tidak umum memang 

dengan mudah kita dapatkan dalam berbagai literatur ‘irfan. Puisi-

puisi yang bermuatan cinta juga begitu banyak. Di antara yang 

menonjol misalnya terungkap dari sufi sekaligus penyair perempuan, 

Robi’ah al-Adawiyah. Sebelumnya, adalah sahabat Nabi seperti Ali 

bin Abi Thalib dikenal sebagai sufi yang banyak mengungkapkan 

cinta kepada Tuhan. Apakah secara kebetulan misalnya kita 

temukan ungkapan Robi’ah al-Adawiyah yang terkenal mirip 

dengan ungkapan Ali bin Abi Thalib. Kata Robi’ah, “Aku beribadat 

kepada-Nya bukan karena takut neraka atau mengharapkan 

surga”. Sementara ungkapan Ali bin Abi Thalib, “Ada golongan 

yang beribadat kepada Allah karena mengharpkan sesuatu—itulah 

ibadatnya pedagang. Ada yang beribadat kepada Allah karena 

takut—itulah ibadatnya budak belian. Ada yang beribadat kepada 

Allah karena rasa syukur—itulah ibadat orang  merdeka”.1 

Dimensi ‘Irfan dalam SajakB. 

Sebenarnya, tidak sedikit kaum sufi yang mengungkapkan 

rasa cinta dan kerinduan-Nya kepada Tuhan lewat syair atau sajak 

1Dikutip dari Madjid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam: Sebuah Peta Kronologis, 

terj. Zainul Am, (Bandung: Mizan, 2001), h. 43. Lihat juga Imam Khomeini, 40 Hadis 

Mistik Imam Khomeini, , Buku ke-1-3, (Bandung: Mizan, 1994), h. 8.



Andi Eka Putra

118                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

religius, bahkan ada yang melalui tarian, seperti Jalaluddin Rumi. 

Semua itu tiada lain agar lebih merasakan langsung kehadiran 

Tuhan, merasakan berada sedekat-dekatnya dengan Tuhan. 

Imam Khomeini mengungkapkan dimensi ‘irfan-nya 

melalui sajak-sajak. Sajak-sajaknya banyak menggunakan 

metafora atau simbol-simbol, yang sepintas tak masuk akal dan 

sulit dipercaya keluar dari gagasan Imam Khomeini. Kenyataan 

ini dapat dikatakan bahwa Imam Khomeini tak bisa dilepaskan 

dengan tradisi penyair-penyair Parsi, seperti Rumi, Hafiz, Sa’di dan 

Khayyam. Umar Khayyam misalnya, selain sebagai ahli matematika 

dan astronomi, juga sebagai penulis karya sastra kemanusian yang 

popular, Ruba’iyyat (syair-syair empat bait). Salah satu puisinya yang 

berjudul “Putri Anggur” 2, Khayyam mengemukakan: 
Kau tau sahabatku

betapa cerah rumahku

Untuk perkawinan baru

aku berpesta-pora,

menceraikan nalar tua bangka

dan mencari Putri Anggur sebagai teman setia

Mungkin kita tidak perlu kaget jika menemukan ungkapan-

ungkapan yang memuji-muji anggur dan perempuan yang 

mempesona dan rumah berhala, ini bisa dilihat dalam sajak Imam 

Khomeini berjudul “Akhir yang Manis”: 
Dengan anggur O, kekasihku

Penuhi pialaku ini

Biarkan jangan kehormatanku melambung

Biarkan jangan namaku berkilau 

Tuangan penuh-kasih dalam piala itu

Yang membanjiriku

Yang membasuh jiwa

Dari tipu daya yang angkara 

Anggur istimewa penuh suka-cita

Merdekakan jiwa

Usirkan kegemilangan

Halaukan kebesaran 

Anggur kenistaan

Yang orang hina mereguknya

22Murthada Muthahhari, Manazil dan Maqamat dalam Irfan, diterjemahkan 

dan dimuat dalam salah satu edisi Al-Hikmah, Bandung, 1996, h. 32



Konsep ‘Irfan dalam Sajak-Sajak Imam Khomeini

 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  119 

Yang kepasrahan terbenam di dalamnya

Yang kehinaan tenggelam di dasarnya 

Dalam naungan-suci cawan-anggur

Di kedai datang dan lihatlah

Kumenyelip dari setiap celah

Menyambuti daku para peri 

Kalau kini kuharus pergi

Ke kumpulan pemabuk sejawat

Dengan basuhan anggur, siapa peduli

Pikirkan dunia ini 

Wahai Andika hawa yang lembut

Selamati aku dan sambutlah

Saat seb’rangi sungai di sana

Ke kebun apel lembab itu 

Dalam cawan kulewati

Belokan jalan-kehidupan ini

Kabari kepala biara itu

Betapa manis akhirku ini3 

Di sini, pandangan sastra sufistik-religius Imam Khomeini 

sungguh di luar dugaan, di mana kebanyakan para ulama 

memandang sufi al-Hallaj telah menyimpang dari kebenaran Islam. 

Sementara Imam Khomeini melalui sajaknya justru memuji al-

Hallaj. Selain itu, Imam Khomeini banyak mengelaborasi tentang 

keindahan berupa “tubuh perempuan”, bibir yang molek dan 

sejenisnya,  memang sering dipakai sebagai simbolisme keindahan 

(jamaliyyah) untuk sebutan kepada Sang Khalik. Sementara itu, 

anggur dan kemabukan mencitrakan ke-fana-an atau kehilangan 

kesadaran tentang diri sendiri demi baqa (tetap tinggal) bersama 

Tuhan. Dalam sajak berjudul “Keterjagaan”—terjemahan Abdul 

Hadi WM4—Imam Khomeini di bawah ini menampilkan kesan 

yang sepintas sangat eksotis, namun yang dimaksudkan tidak lain 

adalah ungkapan cinta yang mendalam kepada Sang Kekasih. 

Bibir molek merah delimamu, titik hitam bundar di dahimu

Menjerat hatiku, kekasihku, dan bagai merpati aku terkurung

3 Imam Khomeini, Wasiat Sufi Yang Tidak Banyak Diketahui, terj., Yamani, , 

(Bandung: Mizan, 2001), h. 128-132
4Abdul Hadi WM, Anggur Keterjagaan Ayatullah Khomeini,  Ulumul Qur’an, 

Edisi 4 tahun 1992, h. 26



Andi Eka Putra

120                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Pandang pilumu, menusukku hingga aku pun sakit dan merana

Namun fana dalam Kau membuat diriku yang tersiksa jadi bebas 

Kupukul kendang “Ana al-Haqq,” seperti Mansur aku tahu

Apa tanggungannya, biar kurelakan nyawaku melayang

Sebab itulah jiwaku sembuh, terpana sembilan waktu

Dan pintu kedai anggurmu terbuka siang malam 

Pada madrasah dan masjid aku sudah bosan

Jubah Fuqaha ini pun tak sanggup memberiku hiburan

Maka kukenakan baju fakir bertambal sulam

Yang membuatku sefar di tengah nyala api dan asap 

Khutbah ulama menyebabkan mataku tertidur lelap

Nafas sempoyongan berbusa anggur menyampaikan kata emasnya

Tahu kau apa yang menyentak hingga terjaga?

Tangan molek pelayan kedai anggur membangunkan aku 

Sajak-sajak Imam Khomeni sepintas terkesan “mencela” sufi, 

“mencela” masjid atau mushola, “mencela” kesalehan dan jubah 

keulamaan dan “mencampakkan” sajadah. Dalam sajak “Mengoyak 

Jubah”, kritikan tajam Imam Khomeini terhadap hal-hal lahiriah 

terhadap jubah dan sajadah: jubah yang menipu dan munafik, 

sajadah yang penuh palsu. Sementar dia “memuji” kemabukan, 

anggur, kedai dan perempuan yang mempesona. Karena ungkapan-

ungkapan semacam itu maka tak heran bila kebanyakan para sufi 

dituduh sesat dan kafir oleh para ulama yang berlainan paham.5 

Dalam sajak “Mengoyak Jubah” disebutkan: 

Betapa kurindu ‘tuk meneguk

Segelas anggur dari tangan kekasihku

Wahai, dengan siapa berbagi rah’sia

Ke mana kubawa keluh-kesah ini 

Kupasrahkan hidup dalam asa

‘Tuk saksikan wajah sang sobat

Aku bak kupu-kupu kitari lampu

Aku bak biji terbakar di perapian 

Jubah ini tipu dan munafik melulu

Sajadah ini pun penuh palsu

Bisakah mengoyaknya aku

Persis di depan gerbang kedai itu 

Jika sobat dari gelasnya kekasih

5 Imam Khomeini, Wasiat Sufi…, op.cit., h 128-132



Konsep ‘Irfan dalam Sajak-Sajak Imam Khomeini

 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  121 

Seteguk kecil mau mengasih

Jiwa ini dalam-jubah-hidupku

Sebagai imbalan senang kuberi 

Aku renta meski bisa juga belia

Anugerahiku pandang-manismu

Biar bisa dari rumah kecil ini

Alam semesta aku menjadi.6

Kesulitan memahami ungkapan ‘irfani seperti itu, seperti juga 

sajak-sajak Imam Khomeini yang lain, ialah bahwa pengungkapan 

ajaran dan pengalaman mereka seringkali menggunakan kata 

kiasan (matsal) dan perlambang (ramz) atau simbolisme. Karena 

itu, ungkapan-ungkapan yang mereka kemukakan harus dipahami 

dalam kerangka interpretasi metaforis atau tafsir batini (ta’wil). 

Dan ta’wil memang yang menjadi metode pokok mereka dalam 

memahami teks-teks sufistik, baik yang bersumber langsung dari 

Kitab Suci maupun Hadits Nabi.7 

Sajak-sajak di atas tidak diragukan lagi mengungkap sisi 

‘irfan Imam Khomeini yang gemilang dan sejajar dengan puisi-puisi 

sastra sufistik semisal Jalaluddin Rumi. Keakraban Imam Khomeini 

pada pilihan kata anggur memang tak asing bagi kaum Sufi. Anggur 

menjadi metafor ke-fana-an serta kehilangan kesadaran akibat 

mabuk dengan Kekasihnya. Para Sufi juga kerap menggunakan 

pencitraan yang kontroversial seperti anggur yang memabukkan 

bersandingan dengan Kekasih, untuk menunjukkan bahwa jalan 

dan mi’raj ruhani yang mereka tempuh bukanlah jalan biasa, 

bukan jalan formal. 

Seraya merujuk sajak Jalaluddin Rumi, Imam Khomeini 

pernah menguraikan kesalahpemahaman dan kesalahbacaan 

mereka disebabkan oleh ungkapan yang menggunakan bahasa 

lambang. Sebuah artikel yang ditulis Imam Khomeini berjudul 

“Melampaui Tirai Bahasa” mengungkapkan uraian filosofis dan 

logika bahasa yang disebabkan oleh kegagalan untuk saling 

memahami “bahasa” masing-masing, karena masing-masing 

kalangan memiliki cara yang berbeda dalam mengungkapkan 

sesuatu. Imam Khomeini menceritakan tentang tiga orang—satu 

dari Persia, satu dari Turki, dan satu lagi dari Arab—yang sedang 

6 Ibid., h. 154
7 Ibid. h. 263-264 



Andi Eka Putra

122                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

merencanakan apa yang akan mereka beli untuk makan siang. Si 

Persia berkata, “Kita makan angur saja”. Kata Si Arab, “Jangan, lebih 

baik makan anab”. Dan orang Turki pun menukas, “Bagi saya, lebih 

baik uzum”. Ketiga kata itu sama-sama berarti “anggur”, namun 

karena mereka tidak memahami bahasa masing-masing, mereka 

terus bersitegang. Akhirnya masing-masing mereka mendapat apa 

yang mereka inginkan dan ternyata mereka menginginkan hal 

yang sama.8 

Bahasa yang berbeda kata Imam Khomeini, menyatakan hal 

yang sama dalam cara yang berbeda. Filosof, misalnya, mempunyai 

bahasa mereka sendiri, demikian juga dengan Fuqaha (para faqih), 

sufi, dan bahkan penyair. Untuk melihat bahasa mana yang lebih 

dekat dengan bahasa al-Qur’a>n, maka perlu diuji. Apakah hal-hal 

yang mereka ungkapkan sama, yaitu sebagai manusia berakal 

mereka meyakini bahwa Allah itu ada dan bahwa Ia adalah sumber 

segala eksistensi. Tidak ada orang yang berakal akan percaya 

bahwa manusia yang mengenakan jaket dan celana panjang, atau 

mengenakan jubah dan surban, adalah Tuhan; manusia seperti itu 

adalah ciptaan. Tapi, tatkala menafsirkan hubungan antara Allah 

dan ciptaan-Nya, dan memilih istilah untuk mengungkapkannya, 

perbedaan pendapat pun muncul.9 demikian ilustrasi dari Imam 

Khomeini perihal “kesalahpahaman” yang diakibatkan oleh 

perbedaan bahasa. 

Matafora anggur yang merujuk pada kemabukan digunakan 

untuk menunjukkan persatuan mistis yang timbul dari puncak 

ekstase. Ekstase sebagai metode sufi untuk mencapai pengetahuan 

ma’rifat atau memperoleh butir-butir hikmah untuk membuka 

tabir kegelapan dengan cahaya intuisi dan pengalaman batin baik 

dengan zikir maupun wirid. Ekstase mistis sebagai jalan untuk 

memurnikan kalbu dan mentransendensikan diri pada dasarnya 

dipakai untuk membebaskan diri dari kesadaran lahiriyah.10

8 Imam Khomeini, Adab al-Shalah, (Teheran: Muassasah Tandim Wa Nasyar 

al-Turats al-Imam al-Khumaini al-Syu’unul Dauliyah, 1999), Cet. ke 2, h. 133-134, 

h.  133-134. 
9 Ibid., h. 134-135 
10 Imam Khomeini,  Mata Air Sumber Kecemerlangan, terj.  Zainal Abidin,   

Mizan, (Bandung: Mizan, 1991), h. 18.h 18



Konsep ‘Irfan dalam Sajak-Sajak Imam Khomeini

 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  123 

Dalam pengungkapan nama-nama Ilahi, Imam Khomeini 

menampilkan diri sebagi pendukung kuat imajinasi tasawuf dan 

penglihatan langsung akan realitas-realitas yang hanya dinikmati 

oleh sekelompok kecil orang terpilih. Imanijinasi tasawuf dan dengan 

penglihatan langsung semacam itu merupakan alat kognitif yang 

melampaui seluruh ilmu rasional yang hanya mampu memberikan 

gambaran mendekati dan tidak pasti tentang realitas. Mereka yang 

tanpa bukti mengingkari wawasan dan kesadaran intuitif para wali 

dan ahli tasawuf belum pernah merasakan “manisnya secawan 

angggur bagi seorang yang dahaga di tengah padang pasir yang 

dibiarkan tetap menjadi misteri”.

KERUMUNAN PEMABUK 

Di kumpulan sufi tak kutemukan

Kelezatan yang kudamba

Di biara tak terdengar

Musik yang cinta mencipta 

Di madrasah tak bisa kubaca

Buku apa saja dari si sobat

Di menara susah sungguh ditemukan

Suara darinya untuk disimak 

Dalam cinta-buku tak kulihat

Wajah cantik bertutup cadar

Dalam susastra-suci tak kudapat

Jejak-jejak sang nasib 

Di rumah berhala sepanjang usia hamba

Dalam kecongkakan terhabiskan saja

Dalam perkumpulan sesama kulihat

Tak penawar tak juga lara 

Dari kebun mawar sang kekasih

Sepoi angin atau sebentuk jejak 

“Aku” dan “Kita” dari akal keduanya

Dialah tali untuk memintalnya

Dalam kerumunan para pemabuk

Tak ada “aku” tak pula “Kita”. 

Pengalaman “bersatu” dengan Tuhan menyimpulkan 

karakteristik dirinya yang tidak hanya sebagai seorang pemikir 

‘irfan yang fasih, melainkan telah sampai pada tingkatan seorang 

sufi yang mampu membumikan ajaran tasawufnya meski 

ungkapan-ungkpan kesufiannya terkenal paling simbolik dan 

abstrak. Kesufian Imam Khomeini sangat tampak dalam ungkapan-



Andi Eka Putra

124                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

ungkapan dan tindakannya dalam kehidupan sehari-hari meskipun 

realitas politik sekitar lingkungannya selalu menggoda.11 Seorang 

yang tanpa keteguhan dan pondasi yang kuat dan didorong 

semangat keagamaan yang tertanam sejak kecil, sulit baginya 

untuk menciptakan tatanan masyarakat propetik berlandaskan 

semangat keislaman. 

Sejauh yang di dapat, itulah beberapa sajak sufistik-religius 

Imam Khomeini, yang masing-masing diterjemahkan oleh Yamani,12 

kecuali sajak berjudul “Keterjagaan” yang diterjemahkan oleh Abdul 

Hadi WM—pernah dimuat dalam salah satu edisi Jurnal Ulumul 

Qur’an. Dan sajak berjudul  “Majlis Pemabuk” merupakan terjemahan 

Haidar Bagir, yang pernah dimuat di rubrik Bentara,  Kompas.  

Terlepas dari gaya bahasa simbolisme dalam sajak-sajaknya, 

satu hal yang sejauh ini jarang ditonjolkan oleh para pengkaji 

pemikiran Imam Khomeini adalah bahwa ia telah menghasilkan 

sebuah kumpulan sajak sufistik-religius yang cukup berharga bagi 

mereka yang ingin mengkaji pandangan sastra sufi Imam Khomeini 

lebih mendalam. Mungkin, di luar sajak-sajak di atas, masih ada 

banyak sajak-sajak lain yang belum sempat tergali.  Dan ini tugas 

kita selanjutnya untuk menghadirkannya kepada para pembaca 

di  Indonesia.

11 Pernyataan tentang diri Imam Khomeini sebagai seorang sufi barangkali 

akan menimbulkan pertanyaan. Sebab dalam Syi’ah Imamiah (Syiah Dua Belas), 

sufisme tidak mempunyai tempat secara mandiri. Dalam hal ini, Hamid Algar 

pun memberikan penjelasan bahwa yang dimaksud dengan ‘Irfan berbeda dengan 

mistisisme. Dalam konteks Syi’ah hal itu harus berlandaskan Al-Qur’a>n. Lihat 

Hamid Algar dan Robin W. Carles (Ed), dalam Imam Khomeini, Mata Air Kecemerlangan, 

Terj. Zainal Abidin, (Bandung: Mizan, 1991), h. 8.

Nama Yamani sebenarnya nama samaran Haidar Bagir 
12 Dalam salah satu artikelnya, Haidar Bagir seraya mengutip puisi berjudul 

“Majlis Pemabuk”, menyatakan: Nah, selanjutnya saya duga kita akan terkejut 

ketika mendapati bahwa di antara puisi relijius yang lebih “liar” justru keluar 

dari seseorang yang dianggap seprofan Ayatullah Khomeini. Khomeini, betapa pun 

enigmatic-nya pribadi ini bagi banyak orang, sesungguhnya hanyalah berada dalam 

garis tradisi para sufi-penyair Persia pendahulunya. Bahkan, meski juga “murid” dari 

Shadra, sang filosof hikmah yang tak kurang rasional, ia adalah pengikut mazhab 

Akbarian (Ibn ‘Arabi) yang cukup setia”. Lihat Haidar Bagir, “Imajinasi, Sastra, dan 

Spiritualitas Islam”, dalam rubrik “Bentara” harian Kompas, Rabu, 3 Desember 2003, 

h. 30.



Konsep ‘Irfan dalam Sajak-Sajak Imam Khomeini

 Volume 9,  Nomor 1, Juni  2015                                  125 

PenutupC. 

Kajian tentang ‘irfan dalam pandangan Imam Khomeini 

memberikan pemahaman tentang dimensi ‘irfan yang filosofis 

atau tasawuf falsafi. Coroak ‘irfan Imam Khomeini adalah bercorak 

filsafat, di mana ‘irfan dan filsafat tidak terpisah, tapi saling mengisi. 

Menjadi sufi bagi Imam Khomeini tidak harus meninggalkan dunia 

seraya tingal di gua-gua, tapi aktif mengisi dunia. Di sini pandangan 

‘irfan Imam Khomeini cukup relevan untuk konteks Indonesia 

masa  kini. 

Ajaran ‘irfan Imam Khomeini masih perlu ditindak lanjuti 

lebih mendalam untuk melihat kaitan antara etika ‘irfan dan 

spirit protes terhadap ketidakadilan. Imam Khomeini dapatlah 

disebut sebagai sufi yang menganut ajaran ‘irfan falsafi pasca Mulla 

Shadra. Akan tetapi, ‘irfan dalam pandangan Imam Khomeini tidak 

berhenti pada argumentasi filosofis atau selingkungan kata-kata, 

melainkan mampu ditransformasikan ke dalam praktek kehidupan 

sosial. Maka ditangannya lahirlah ‘irfan falsafi yang berdimensi 

perubahan  sosial. 

Kelebihan ajaran ‘irfan Imam Khomeini terletak pada 

kemampuannya mentransformasikan ajaran ‘irfan falsafi yang 

dikenal paling kontroversial ke dalam dimensi sosial politik. Ia 

bukan pemikir yang sebatas mengetahui dan memahami teori-teori 

‘irfan dan tak pernah membumikan ajarannya sebagai kepribadian 

hidup. Ia justru menjadikan hakikat ajaran ‘irfan falsafi sebagai 

laku moral dan akhlak yang harus dijunjung kapan dan dimana 

pun ia berada. []

Daftar Pustaka

Algar, Hamid, dan Carles Robin W., (Ed), dalam Imam Khomeini, 

Mata Air Kecemerlangan, terejemahan Zainal Abidin, Bandung: 

Mizan, 1991.

Bagir, Haidar, “Imajinasi, Sastra, dan Spiritualitas Islam”, dalam 

rubrik “Bentara” harian Kompas, Rabu, 3 Desember 2003.



Andi Eka Putra

126                                                                   Kalam: Jurnal Studi  Agama dan Pemikiran Islam                                                 

Fakhry, Madjid, Sejarah Filsafat Islam: Sebuah Peta Kronologis, terj. 

Zainul Am, Mizan, Bandung, 2001.

Khomeini,  Imam, Mata Air Sumber Kecemerlangan, terj.  Zainal 

Abidin,   Bandung: Mizan, 1991.

_______, 40 Hadis Mistik Imam Khomeini, Buku ke-1-3, Mizan, 

Bandung, 1994.

_______, Adab al-Shalah, Teheran: Muasasah Tandzim wana syara 

tsurats al-Imam al-Khumaini al-Syu’unul Dauliyah, 1999, 

cet. Ke-2.

_______, Wasiat Sufi Yang Tidak Banyak Diketahui, terj., Yamani, 

Mizan, Bandung, 2001.

Muthahhari, Murthada, Manazil dan Maqamat dalam Irfan, 

diterjemahkan dan dimuat dalam salah satu edisi Al-

Hikmah, Bandung, 1996.

W.M, Abdul Hadi, Anggur Keterjagaan Ayatullah Khomeini,  Ulumul 

Qur’an, Edisi 4 tahun 1992.


