=,
T

KONSEP ‘IRFAN DALAM SAJAK-SAJAK
IMAM KHOMEINI

Andi Eka Putra
IAIN Raden Intan Lampung
Andi.eka@gmail.com

Abstrak

Imam Khomeini (1902 M—1989 M) adalah sosok sufi yang produktif yang
banyak menulis buku-buku bertema ‘irfan. Ia menggunakan istilah
‘irfan, bukan tasawuf, karena dalam mazhab Syi’ah istilah ‘irfan lebih
populer ketimbang tasawuf. Sejak usia muda Imam Khomeini sudah
menulis dan mengamalkan ajaran sufi. Pemikirannya tentang ‘irfan
banyak dituangkan dalam bentuk sajak sufistik. Sajak merupakan media
bagi Imam Khomeini untuk menyampaikan kerinduannya kepada Allah.
Jenis ‘irfan dalam pandangan Imam Khomeini cenderung simbolik dan
menggunakan ungkapan-ungkapan filosofis. ‘Irfan dan filsafat dalam
pandangan Imam Khomeini tidak terpisah. Bahkan jika dikelompokkan,
maka model ‘irfan Imam Khomeini adalah ‘irfan atau tasawuf falsafi.

Abstract

Imam Khomeini (1902 AD-1989 AD) is a prolific Sufi figure who write a
number of books themed “irfan. He uses the term ‘irfan, instead of
Sufism, because among the Shiite sect the term’ irfan was more popular
than Sufism. Since his youth, Imam Khomeini had written and practiced
Sufism. His thoughts on ‘irfan has been perpetuated in many Sufi
poems. Rhymes is a medium for Imam Khomeini to convey his longing
for God. The type of ‘irfan in the view of Imam Khomeini tend to be
symbolic and philosophical expressions. ‘Irfan and philosophy in the
view of Imam Khomeini are not separated. Even if grouped, the models
of ‘irfan of Imam Khomeini can be clasified as philosophical ‘irfan or
philosophical Sufism.

Kata Kunci : ‘Irfan Falsafi, Sajak-Sajak Sufistik, Imam Khomeini

Volume 9, Nomor 1, Juni 2015 115



Andi Eka Putra

A. Pendahuluan

Imam Khomeini lebih banyak dikenal sebagai ideolog
Revolusi Islam Iran tahun 19781979 ketimbang seorang pemikir
dan sufi di bidang ‘irfan. Padahal dalam hidupnya ia melaksanakan
praktek kezuhudan yang berkaitan dengan tahap-tahap awal jalan
sufi, yakni melepaskan diri dari kenikmatan dan keinginan duniawi,
berlaku sabar, memfakirkan diri, hidup dengan sederhana, berpuasa
secara berkala. Menjadi sufi bagi Imam Khomeini tidaklah cukup
dengan memfakirkan diri dan hidup zuhud, melainkan mampu
mentransformasikan ajaran ‘irfan ke dalam kehidupan sosial.
Seorang sufi memiliki tugas untuk menegakkan keadilan sosial,
melakukan kerja-kerja praksis di masyarakat.

Kesufian Imam Khomeini terlihat dari kesederhanaannya,
yang senantiasa menyesuaikan diri antara ucapan dan tindakan
kesehariannya. Harta yang dimiliki Imam Khomeini hingga
akhir hayatnya hanyalah sebuah rumah sederhana yang telah
diwakafkannya pada Dewan Revolusi, alat masak sekedarnya,
tempat duduk belajar sekaligus untuk tidur, serta beberapa alat
ibadah dan buku di perpustakaan pribadinya. Ia tak memiliki
kemewahan dan kekayaan, padahal bila ia ingin melakukannya,
jalan ke arah itu terbuka lebar untuk diraihnya.

Pemikiran Imam Khomeini yang paling menonjol adalah
kajian seputar masalah ‘irfan. Dalam Mazhab Syi’ah di Iran, tidak
dikenal istilah tasawuf, tapi ‘irfan. Dimensi ‘irfan dalam pandangan
Imam Khomeini terungkap dalam istilah-istilah seperti riyadhah
(latihan spiritual). Seseorang bisa saja menguasai istilah-istilah ‘irfan
tetapi belum tentu dia mengalami dan menjalankan riyadhah. Atau
dengan kata lain, ada orang yang ahli tentang ‘irfan dan ada pula
orang yang mengamalkan langsung ajarannya. Imam Khomeini tak
hanya berhenti pada gagasan pemikiran tentang ‘irfan, tapi ia juga
mengamalkan ajaran itu.

Istilah ‘irfan sangat dekat dengan istilah ‘arif atau shufi.
Perbedaan ini muncul, di antaranya, karena istilah merupakan
bagian dari ilmu hushuli sedangkan pengalaman-pengalaman
spiritual adalah ilmu hudhuri. Syeikh Taqi Misbah Yazdi—dalam
karyanya yang sudah diterjemahkan ke dalam bahasa Indonesia
oleh Penerbit Mizan dengan judul Ilmu Hudhuri—menjelaskan kedua

116 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Konsep ‘Irfan dalam Sajak-Sajak Imam Khomeini

macam pengetahuan ‘irfan, yakni apa yang disebut dengan ilmu
hushuli—ilmu yang diperoleh oleh seseorang melalui media atau
perantara. Sedangkan ilmu hudhuri adalah ilmu yang diperoleh
tanpa melalui media dan perantara.

Meskipun demikian, bukan berarti istilah tidak diperlukan.
Istilah perlu diketahui guna mempermudah penyampaian
tentang sebuah ilmu pengetahuan, khususnya dimensi ‘irfan
tersebut. Al-Qusyairi, seorang tokoh sufi yang cukup berpengaruh,
menulis dalam bukunya Risalah Al-Qusyairiyyah-sebuah buku yang
menjadi referensi atau rujukan para sufi, baik Sunni atau Syi’ah-
mencantumkan istilah-istilah yang tidak bisa dipahami kecuali oleh
orang yang belajar secara khusus tentang ‘irfan. Ketika ada yang
bertanya mengapa demikian, ia menjawab, "Saya sengaja sebutkan
istilah-istilah ini supaya ‘irfan tidak menjadi buku kacangan atau
buku bacaan pengantar tidur”.

Ungkapan dengan istilah-istilah yang tidak umum memang
dengan mudah kita dapatkan dalam berbagai literatur ‘irfan. Puisi-
puisi yang bermuatan cinta juga begitu banyak. Di antara yang
menonjolmisalnyaterungkapdarisufisekaliguspenyairperempuan,
Robi’ah al-Adawiyah. Sebelumnya, adalah sahabat Nabi seperti Ali
bin Abi Thalib dikenal sebagai sufi yang banyak mengungkapkan
cinta kepada Tuhan. Apakah secara kebetulan misalnya kita
temukan ungkapan Robi’ah al-Adawiyah yang terkenal mirip
dengan ungkapan Ali bin Abi Thalib. Kata Robi’ah, “Aku beribadat
kepada-Nya bukan karena takut neraka atau mengharapkan
surga”. Sementara ungkapan Ali bin Abi Thalib, “Ada golongan
yang beribadat kepada Allah karena mengharpkan sesuatu—itulah
ibadatnya pedagang. Ada yang beribadat kepada Allah karena
takut—itulah ibadatnya budak belian. Ada yang beribadat kepada
Allah karena rasa syukur—itulah ibadat orang merdeka”.!

B. Dimensi Irfan dalam Sajak

Sebenarnya, tidak sedikit kaum sufi yang mengungkapkan
rasa cinta dan kerinduan-Nya kepada Tuhan lewat syair atau sajak

'Dikutip dari Madjid Fakhry, Sejarah Filsafat Islam: Sebuah Peta Kronologis,
terj. Zainul Am, (Bandung: Mizan, 2001), h. 43. Lihat juga Imam Khomeini, 40 Hadis
Mistik Imam Khomeini, , Buku ke-1-3, (Bandung: Mizan, 1994), h. 8.

Volume 9, Nomor 1, Juni 2015 117



Andi Eka Putra

religius, bahkan ada yang melalui tarian, seperti Jalaluddin Rumi.
Semua itu tiada lain agar lebih merasakan langsung kehadiran
Tuhan, merasakan berada sedekat-dekatnya dengan Tuhan.

Imam Khomeini mengungkapkan dimensi ‘irfan-nya
melalui sajak-sajak. Sajaksajaknya banyak menggunakan
metafora atau simbol-simbol, yang sepintas tak masuk akal dan
sulit dipercaya keluar dari gagasan Imam Khomeini. Kenyataan
ini dapat dikatakan bahwa Imam Khomeini tak bisa dilepaskan
dengan tradisi penyair-penyair Parsi, seperti Rumi, Hafiz, Sa’di dan
Khayyam. Umar Khayyam misalnya, selain sebagai ahli matematika
dan astronomi, juga sebagai penulis karya sastra kemanusian yang
popular, Ruba’iyyat (syair-syair empat bait). Salah satu puisinya yang
berjudul “Putri Anggur”?, Khayyam mengemukakan:

Kau tau sahabatku

betapa cerah rumahku

Untuk perkawinan baru

aku berpesta-pora,

menceraikan nalar tua bangka

dan mencari Putri Anggur sebagai teman setia

Mungkin kita tidak perlu kaget jika menemukan ungkapan-
ungkapan yang memuji-muji anggur dan perempuan yang
mempesona dan rumah berhala, ini bisa dilihat dalam sajak Imam
Khomeini berjudul “Akhir yang Manis”:

Dengan anggur O, kekasihku

Penuhi pialaku ini

Biarkan jangan kehormatanku melambung

Biarkan jangan namaku berkilau

Tuangan penuh-kasih dalam piala itu

Yang membanjiriku

Yang membasuh jiwa

Dari tipu daya yang angkara

Anggur istimewa penuh suka-cita

Merdekakan jiwa

Usirkan kegemilangan

Halaukan kebesaran

Anggur kenistaan

Yang orang hina mereguknya

2Murthada Muthahhari, Manazil dan Maqamat dalam Irfan, diterjemahkan
dan dimuat dalam salah satu edisi Al-Hikmah, Bandung, 1996, h. 32

118 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Konsep ‘Irfan dalam Sajak-Sajak Imam Khomeini

Yang kepasrahan terbenam di dalamnya
Yang kehinaan tenggelam di dasarnya
Dalam naungan-suci cawan-anggur
Di kedai datang dan lihatlah
Kumenyelip dari setiap celah
Menyambuti daku para peri

Kalau kini kuharus pergi

Ke kumpulan pemabuk sejawat
Dengan basuhan anggur, siapa peduli
Pikirkan dunia ini

Wahai Andika hawa yang lembut
Selamati aku dan sambutlah

Saat seb’rangi sungai di sana

Ke kebun apel lembab itu

Dalam cawan kulewati

Belokan jalan-kehidupan ini

Kabari kepala biara itu

Betapa manis akhirku ini®

Di sini, pandangan sastra sufistikreligius Imam Khomeini
sungguh di luar dugaan, di mana kebanyakan para ulama
memandang sufi al-Hallaj telah menyimpang dari kebenaran Islam.
Sementara Imam Khomeini melalui sajaknya justru memuji al-
Hallaj. Selain itu, Imam Khomeini banyak mengelaborasi tentang
keindahan berupa “tubuh perempuan”, bibir yang molek dan
sejenisnya, memang sering dipakai sebagai simbolisme keindahan
(jamaliyyah) untuk sebutan kepada Sang Khalik. Sementara itu,
anggur dan kemabukan mencitrakan ke-fang-an atau kehilangan
kesadaran tentang diri sendiri demi baqa (tetap tinggal) bersama
Tuhan. Dalam sajak berjudul “Keterjagaan”—terjemahan Abdul
Hadi WM*-Imam Khomeini di bawah ini menampilkan kesan
yang sepintas sangat eksotis, namun yang dimaksudkan tidak lain
adalah ungkapan cinta yang mendalam kepada Sang Kekasih.

Bibir molek merah delimamu, titik hitam bundar di dahimu
Menjerat hatiku, kekasihku, dan bagai merpati aku terkurung

® Imam Khomeini, Wasiat Sufi Yang Tidak Banyak Diketahui, terj., Yamani, ,
(Bandung: Mizan, 2001), h. 128-132

*Abdul Hadi WM, Anggur Keterjagaan Ayatullah Khomeini, Ulumul Qur’an,
Edisi 4 tahun 1992, h. 26

Volume 9, Nomor 1, Juni 2015 119



Andi Eka Putra

Pandang pilumu, menusukku hingga aku pun sakit dan merana

Namun fana dalam Kau membuat diriku yang tersiksa jadi bebas
Kupukul kendang “Ana al-Haqq,” seperti Mansur aku tahu
Apa tanggungannya, biar kurelakan nyawaku melayang

Sebab itulah jiwaku sembuh, terpana sembilan waktu
Dan pintu kedai anggurmu terbuka siang malam
Pada madrasah dan masjid aku sudah bosan

Jubah Fuqaha ini pun tak sanggup memberiku hiburan
Maka kukenakan baju fakir bertambal sulam
Yang membuatku sefar di tengah nyala api dan asap

Khutbah ulama menyebabkan mataku tertidur lelap

Nafas sempoyongan berbusa anggur menyampaikan kata emasnya
Tahu kau apa yang menyentak hingga terjaga?

Tangan molek pelayan kedai anggur membangunkan aku

Sajak-sajak Imam Khomeni sepintas terkesan “mencela” sufi,

“mencela” masjid atau mushola, “mencela” kesalehan dan jubah
keulamaan dan “mencampakkan” sajadah. Dalam sajak “Mengoyak
Jubah”, kritikan tajam Imam Khomeini terhadap hal-hal lahiriah
terhadap jubah dan sajadah: jubah yang menipu dan munafik,
sajadah yang penuh palsu. Sementar dia “memuji” kemabukan,
anggur, kedai dan perempuan yang mempesona. Karena ungkapan-
ungkapan semacam itu maka tak heran bila kebanyakan para sufi
dituduh sesat dan kafir oleh para ulama yang berlainan paham.
Dalam sajak “Mengoyak Jubah” disebutkan:

Betapa kurindu ‘tuk meneguk
Segelas anggur dari tangan kekasihku
Wahai, dengan siapa berbagi rah’sia
Ke mana kubawa keluh-kesah ini
Kupasrahkan hidup dalam asa

‘Tuk saksikan wajah sang sobat

Aku bak kupu-kupu kitari lampu
Aku bak biji terbakar di perapian
Jubah ini tipu dan munafik melulu
Sajadah ini pun penuh palsu
Bisakah mengoyaknya aku

Persis di depan gerbang kedai itu
Jika sobat dari gelasnya kekasih

120

> Imam Khomeini, Wasiat Sufi..., op.cit., h 128-132

Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Konsep ‘Irfan dalam Sajak-Sajak Imam Khomeini

Seteguk kecil mau mengasih

Jiwa ini dalam-jubah-hidupku

Sebagai imbalan senang kuberi

Aku renta meski bisa juga belia

Anugerahiku pandang-manismu

Biar bisa dari rumah kecil ini

Alam semesta aku menjadi.®

Kesulitanmemahamiungkapan ‘irfanisepertiitu,sepertijuga
sajak-sajak Imam Khomeini yang lain, ialah bahwa pengungkapan
ajaran dan pengalaman mereka seringkali menggunakan kata
kiasan (matsal) dan perlambang (ramz) atau simbolisme. Karena
itu, ungkapan-ungkapan yang mereka kemukakan harus dipahami
dalam kerangka interpretasi metaforis atau tafsir batini (ta’wil).
Dan ta’'wil memang yang menjadi metode pokok mereka dalam
memahami teks-teks sufistik, baik yang bersumber langsung dari
Kitab Suci maupun Hadits Nabi.”

Sajak-sajak di atas tidak diragukan lagi mengungkap sisi
‘irfan Imam Khomeini yang gemilang dan sejajar dengan puisi-puisi
sastra sufistik semisal Jalaluddin Rumi. Keakraban Imam Khomeini
pada pilihan kata anggur memang tak asing bagi kaum Sufi. Anggur
menjadi metafor ke-fang-an serta kehilangan kesadaran akibat
mabuk dengan Kekasihnya. Para Sufi juga kerap menggunakan
pencitraan yang kontroversial seperti anggur yang memabukkan
bersandingan dengan Kekasih, untuk menunjukkan bahwa jalan
dan mi’raj ruhani yang mereka tempuh bukanlah jalan biasa,
bukan jalan formal.

Seraya merujuk sajak Jalaluddin Rumi, Imam Khomeini
pernah menguraikan kesalahpemahaman dan kesalahbacaan
mereka disebabkan oleh ungkapan yang menggunakan bahasa
lambang. Sebuah artikel yang ditulis Imam Khomeini berjudul
“Melampaui Tirai Bahasa” mengungkapkan uraian filosofis dan
logika bahasa yang disebabkan oleh kegagalan untuk saling
memahami “bahasa” masing-masing, karena masing-masing
kalangan memiliki cara yang berbeda dalam mengungkapkan
sesuatu. Imam Khomeini menceritakan tentang tiga orang—satu
dari Persia, satu dari Turki, dan satu lagi dari Arab—yang sedang

6 Ibid., h. 154
’Ibid. h. 263-264

Volume 9, Nomor 1, Juni 2015 121



Andi Eka Putra

merencanakan apa yang akan mereka beli untuk makan siang. Si
Persia berkata, “Kita makan angur saja”. Kata Si Arab, “Jangan, lebih
baik makan anab”. Dan orang Turki pun menukas, “Bagi saya, lebih
baik uzum”. Ketiga kata itu sama-sama berarti “anggur”, namun
karena mereka tidak memahami bahasa masing-masing, mereka
terus bersitegang. Akhirnya masing-masing mereka mendapat apa
yang mereka inginkan dan ternyata mereka menginginkan hal
yang sama.?

Bahasa yang berbeda kata Imam Khomeini, menyatakan hal
yang sama dalam cara yang berbeda. Filosof, misalnya, mempunyai
bahasa mereka sendiri, demikian juga dengan Fuqaha (para faqih),
sufi, dan bahkan penyair. Untuk melihat bahasa mana yang lebih
dekat dengan bahasa al-Qur’an, maka perlu diuji. Apakah hal-hal
yang mereka ungkapkan sama, yaitu sebagai manusia berakal
mereka meyakini bahwa Allah itu ada dan bahwa Ia adalah sumber
segala eksistensi. Tidak ada orang yang berakal akan percaya
bahwa manusia yang mengenakan jaket dan celana panjang, atau
mengenakan jubah dan surban, adalah Tuhan; manusia seperti itu
adalah ciptaan. Tapi, tatkala menafsirkan hubungan antara Allah
dan ciptaan-Nya, dan memilih istilah untuk mengungkapkannya,
perbedaan pendapat pun muncul.’ demikian ilustrasi dari Imam
Khomeini perihal “kesalahpahaman” yang diakibatkan oleh
perbedaan bahasa.

Matafora anggur yang merujuk pada kemabukan digunakan
untuk menunjukkan persatuan mistis yang timbul dari puncak
ekstase. Ekstase sebagai metode sufi untuk mencapai pengetahuan
ma’rifat atau memperoleh butir-butir hikmah untuk membuka
tabir kegelapan dengan cahaya intuisi dan pengalaman batin baik
dengan zikir maupun wirid. Ekstase mistis sebagai jalan untuk
memurnikan kalbu dan mentransendensikan diri pada dasarnya
dipakai untuk membebaskan diri dari kesadaran lahiriyah.?

8 Imam Khomeini, Adab al-Shalah, (Teheran: Muassasah Tandim Wa Nasyar
al-Turats al-Imam al-Khumaini al-Syu’unul Dauliyah, 1999), Cet. ke 2, h. 133-134,
h. 133-134.

°Ibid., h. 134-135

1 Tmam Khomeini, Mata Air Sumber Kecemerlangan, terj. Zainal Abidin,
Mizan, (Bandung: Mizan, 1991), h. 18.h 18

122 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Konsep ‘Irfan dalam Sajak-Sajak Imam Khomeini

Dalam pengungkapan nama-nama Ilahi, Imam Khomeini
menampilkan diri sebagi pendukung kuat imajinasi tasawuf dan
penglihatan langsung akan realitasrealitas yang hanya dinikmati
oleh sekelompokkecil orang terpilih.Imanijinasi tasawufdandengan
penglihatan langsung semacam itu merupakan alat kognitif yang
melampaui seluruh ilmu rasional yang hanya mampu memberikan
gambaran mendekati dan tidak pasti tentang realitas. Mereka yang
tanpa bukti mengingkari wawasan dan kesadaran intuitif para wali
dan ahli tasawuf belum pernah merasakan “manisnya secawan
angggur bagi seorang yang dahaga di tengah padang pasir yang
dibiarkan tetap menjadi misteri”.

KERUMUNAN PEMABUK

Di kumpulan sufi tak kutemukan

Kelezatan yang kudamba

Di biara tak terdengar

Musik yang cinta mencipta

Di madrasah tak bisa kubaca

Buku apa saja dari si sobat

Di menara susah sungguh ditemukan

Suara darinya untuk disimak

Dalam cinta-buku tak kulihat

Wajah cantik bertutup cadar

Dalam susastra-suci tak kudapat

Jejak-jejak sang nasib

Di rumah berhala sepanjang usia hamba

Dalam kecongkakan terhabiskan saja

Dalam perkumpulan sesama kulihat

Tak penawar tak juga lara

Dari kebun mawar sang kekasih

Sepoi angin atau sebentuk jejak

“Aku” dan “Kita” dari akal keduanya

Dialah tali untuk memintalnya

Dalam kerumunan para pemabuk

Tak ada “aku” tak pula “Kita”.

Pengalaman “bersatu” dengan Tuhan menyimpulkan
karakteristik dirinya yang tidak hanya sebagai seorang pemikir
‘irfan yang fasih, melainkan telah sampai pada tingkatan seorang
sufi yang mampu membumikan ajaran tasawufnya meski
ungkapan-ungkpan kesufiannya terkenal paling simbolik dan

abstrak. Kesufian Imam Khomeini sangat tampak dalam ungkapan-

Volume 9, Nomor 1, Juni 2015 123



Andi Eka Putra

ungkapan dan tindakannya dalam kehidupan sehari-hari meskipun
realitas politik sekitar lingkungannya selalu menggoda.! Seorang
yang tanpa keteguhan dan pondasi yang kuat dan didorong
semangat keagamaan yang tertanam sejak kecil, sulit baginya
untuk menciptakan tatanan masyarakat propetik berlandaskan
semangat keislaman.

Sejauh yang di dapat, itulah beberapa sajak sufistikreligius
Imam Khomeini, yang masing-masing diterjemahkan oleh Yamani,"
kecualisajakberjudul “Keterjagaan”yang diterjemahkan oleh Abdul
Hadi WM—pernah dimuat dalam salah satu edisi Jurnal Ulumul
Qur'an.Dansajakberjudul “MajlisPemabuk” merupakan terjemahan
Haidar Bagir, yang pernah dimuat di rubrik Bentara, Kompas.

Terlepas dari gaya bahasa simbolisme dalam sajak-sajaknya,
satu hal yang sejauh ini jarang ditonjolkan oleh para pengkaji
pemikiran Imam Khomeini adalah bahwa ia telah menghasilkan
sebuah kumpulan sajak sufistikreligius yang cukup berharga bagi
mereka yang ingin mengkaji pandangan sastra sufi Imam Khomeini
lebih mendalam. Mungkin, di luar sajak-sajak di atas, masih ada
banyak sajak-sajak lain yang belum sempat tergali. Dan ini tugas
kita selanjutnya untuk menghadirkannya kepada para pembaca
di Indonesia.

" Pernyataan tentang diri Imam Khomeini sebagai seorang sufi barangkali
akan menimbulkan pertanyaan. Sebab dalam Syi’ah Imamiah (Syiah Dua Belas),
sufisme tidak mempunyai tempat secara mandiri. Dalam hal ini, Hamid Algar
pun memberikan penjelasan bahwa yang dimaksud dengan ‘Irfan berbeda dengan
mistisisme. Dalam konteks Syi’ah hal itu harus berlandaskan Al-Qur’a>n. Lihat
Hamid Algar dan Robin W. Carles (Ed), dalam Imam Khomeini, Mata Air Kecemerlangan,
Terj. Zainal Abidin, (Bandung: Mizan, 1991), h. 8.

Nama Yamani sebenarnya nama samaran Haidar Bagir

2Dalam salah satu artikelnya, Haidar Bagir seraya mengutip puisi berjudul
“Majlis Pemabuk”, menyatakan: Nah, selanjutnya saya duga kita akan terkejut
ketika mendapati bahwa di antara puisi reljjius yang lebih “liar” justru keluar
dari seseorang yang dianggap seprofan Ayatullah Khomeini. Khomeini, betapa pun
enigmatic-nya pribadi ini bagi banyak orang, sesungguhnya hanyalah berada dalam
garis tradisi para sufi-penyair Persia pendahulunya. Bahkan, meski juga “murid” dari
Shadra, sang filosof hikmah yang tak kurang rasional, ia adalah pengikut mazhab
Akbarian (Ibn ‘Arabi) yang cukup setia”. Lihat Haidar Bagir, “Imajinasi, Sastra, dan
Spiritualitas Islam”, dalam rubrik “Bentara” harian Kompas, Rabu, 3 Desember 2003,
h. 30.

124 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Konsep ‘Irfan dalam Sajak-Sajak Imam Khomeini

C. Penutup

Kajian tentang ‘irfan dalam pandangan Imam Khomeini
memberikan pemahaman tentang dimensi ‘irfan yang filosofis
atau tasawuf falsafi. Coroak ‘irfan Imam Khomeini adalah bercorak
filsafat, di mana ‘irfan dan filsafat tidak terpisah, tapi saling mengisi.
Menjadi sufi bagi Imam Khomeini tidak harus meninggalkan dunia
seraya tingal di gua-gua, tapi aktif mengisi dunia. Di sini pandangan
‘irfan Imam Khomeini cukup relevan untuk konteks Indonesia
masa kini.

Ajaran ‘irfan Imam Khomeini masih perlu ditindak lanjuti
lebih mendalam untuk melihat kaitan antara etika ‘irfan dan
spirit protes terhadap ketidakadilan. Imam Khomeini dapatlah
disebut sebagai sufi yang menganut ajaran ‘irfan falsafi pasca Mulla
Shadra. Akan tetapi, ‘irfan dalam pandangan Imam Khomeini tidak
berhenti pada argumentasi filosofis atau selingkungan kata-kata,
melainkan mampu ditransformasikan ke dalam praktek kehidupan
sosial. Maka ditangannya lahirlah ‘irfan falsafi yang berdimensi
perubahan sosial.

Kelebihan ajaran ‘irfan Imam Khomeini terletak pada
kemampuannya mentransformasikan ajaran ‘irfan falsafi yang
dikenal paling kontroversial ke dalam dimensi sosial politik. Ia
bukan pemikir yang sebatas mengetahui dan memahami teori-teori
‘irfan dan tak pernah membumikan ajarannya sebagai kepribadian
hidup. Ia justru menjadikan hakikat ajaran ‘irfan falsafi sebagai
laku moral dan akhlak yang harus dijunjung kapan dan dimana
pun ia berada. ||

Daftar Pustaka

Algar, Hamid, dan Carles Robin W.,, (Ed), dalam Imam Khomeini,
Mata Air Kecemerlangan, terejemahan Zainal Abidin, Bandung:
Mizan, 1991.

Bagir, Haidar, “Imajinasi, Sastra, dan Spiritualitas Islam”, dalam
rubrik “Bentara” harian Kompas, Rabu, 3 Desember 2003.

Volume 9, Nomor 1, Juni 2015 125



Andi Eka Putra

Fakhry, Madjid, Sejarah Filsafat Islam: Sebuah Peta Kronologis, terj.
Zainul Am, Mizan, Bandung, 2001.

Khomeini, Imam, Mata Air Sumber Kecemerlangan, terj. Zainal
Abidin, Bandung: Mizan, 1991.
, 40 Hadis Mistik Imam Khomeini, Buku ke-1-3, Mizan,
Bandung, 1994.

, Adab al-Shalah, Teheran: Muasasah Tandzim wana syara
tsurats al-Imam al-Khumaini al-Syu’unul Dauliyah, 1999,
cet. Ke-2.

, Wasiat Sufi Yang Tidak Banyak Diketahui, terj., Yamani,
Mizan, Bandung, 2001.

Muthahhari, Murthada, Manazil dan Maqamat dalam Irfan,
diterjemahkan dan dimuat dalam salah satu edisi Al
Hikmah, Bandung, 1996.

WM, Abdul Hadi, Anggur Keterjagaan Ayatullah Khomeini, Ulumul
Qur’an, Edisi 4 tahun 1992.

126 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



