=i
SEKULARISASI DALAM PANDANGAN
HARVEY COX

Fauzan
IAIN Raden Intan Lampung
Email: fauzan@iainradenintan.ac.id

Abstrak

Sebagian besar kaum agamawan (ortodoks) memandang sekularisasi
sebagai ancaman terhadap eksistensi agama. Namun sebaliknya, Harvey
Cox memandang sekularisasi sebagai teologi perubahan sosial yang
bertujuan mendobrak kebuntuan agama yang terbelenggu oleh ide
“pemeliharaan” dan “kemapanan”. Tulisan ini membahas pandangan
Harvey Cox tentang sekularisasi, konsepnya tentang Kota Sekuler (Secular
City), dan Tuhan pada masyarakat sekuler. Cox melihat sekularisasi
merupakan sebuah keniscayaan sejarah. Sekularisasi merupakan gerakan
yang membebaskan manusia dari dogma yang membelenggu kebebasan
manusia. Melalui simbol Kota Sekuler, Cox menghadirkan paradigma
teologi yang lebih sesuai dengan keadaan masyarakat modern saat ini.
Cox melihat bahwa Tuhan sebagaimana yang diajarkan oleh Kristiani
—juga agama lain— bukanlah Tuhan yang sebenarnya. Tuhan tak lebih
dari sebuah penamaan yang kehadirannya terkadang kosong dan
ambigu. Semenjak penamaan dilekatkan dalam lingkungan sosio kultural
tertentu, maka kata “Tuhan” tidak suci lagi. Apabila Tuhan dimaknai
secara “ketat” dalam ruang tradisi yang berbeda-beda, maka akan terjadi
benturan yang terkadang membutuhkan pengorbanan jiwa.

Abstract

SECULARISM IN VIEW HARVEY COX. Most of the orthodox clergy sees
secularization as a threat to the existence of religion. Instead, Harvey
Cox sees secularization as a theology of social change that aims to
break the deadlock religion captivated by the idea of “maintenance”
and “establishment”. This paper discusses the views of Harvey Cox of
secularization, the concept of the Secular City (Secular City), and God
in a secular society. Cox saw secularization is a historical inevitability.

Volume 6, Nomor 2, Desember 2012 251



Fauzan

Secularization is a movement to liberate mankind from the shackles of
dogma that human freedom. Through symbol Secular City, Cox brings
theological paradigm is more appropriate to the circumstances of today’s
modern society. Cox saw that God as taught by the Christian religion -also
etc. God is not real. God is nothing more than a naming whose presence
is sometimes empty and ambiguous. Since naming embedded in specific
socio-cultural environment, the word “God” is not sacred anymore. If God
is defined “tightly” in the space of different traditions, there will be a
crash that sometimes requires sacrifice of life.

Kata Kunci: sekularisasi; sekuler; Tuhan; sosial.

A. Pendahuluan

“Pada mulanya, manusia menciptakan satu Tuhan yang
merupakan penyebab pertama bagi segala sesuatu dan penguasa
langit dan bumi. Perlahan-lahan dia memudar dari kesadaran
umatnya. Dia telah menjadi begitu jauh sehingga mereka
memutuskan bahwa mereka tidak lagi menginginkannya. Pada
akhirnya Dia telah dikatakan menghilang.”® Penuturan Wilhelm
Schmidt tersebut sengaja penulis ungkapkan diawal kata, untuk
memberikan gambaran umum bahwa keyakinan manusia terhadap
Zat yang Ultimat, adikodrati, berjalan ke arah yang berseberangan
dengan apa yang diinginkan oleh agama itu sendiri. Secara formal,
boleh jadi, setiap umat yang beragama (Islam, Kristen, Katolik,
Budha, Hindu, dll) masih mengakui eksistensi Tuhan tersebut.
Akan tetapi dalam praksis kehidupan sosial, konsepsi Tuhan yang
Maha Kuasa tersebut secara perlahan namun pasti mengalami
pengkaburan di tengah-tengah kompleksitas persoalan yang
dihadapi manusia modern. Tuhan yang awalnya begitu nyata
dengan segala “personality”nya, semakin terpinggirkan oleh
segala kepentingan “positivistik” manusia. Pada gilirannya, kata
“Tuhan” tidak lagi bermakna, hanya menjadi simbol kosong yang
tak berisi “eksistensi ultimate’ lagi. Bahkan desakan kepentingan
manusia modern memaksa manusia untuk bersikap acuh dan tidak
membutuhkannya lagi.

'Dikutip dari Karen Amstrong, Sejarah Tuhan, terj, (Bandung: Mizan, 2001),
h. 27.

252 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Sekularisasi Dalam Pandangan Harvey Cox

Renaisance’ yang terjadi di Barat menjelang akhir abad
ke 16, secara alamiah telah mempengaruhi cara manusia dalam
mempersepsi diri dan mendorong mereka untuk meninjau kembali
hubungannya dengan Realitas Tertinggi (Ultimate Reality) yang biasa
disebut Tuhan. Perubahan orientasi yang terjadi pada masa ini
berdampak amat luas dan mendalam. Di satu pihak manusia telah
memiliki kembali otonomi beserta segala kebebasannya, dan di
pihak lain manusia kemudian mengarahkan hidupnya pada dunia
sekuler.? Sebagai implikasinya, semangat otonomi dan independensi
baru itu mendorong sebagian orang untuk mendeklarasikan
kebebasan dirinya dari Tuhan. Gagasan semacam itu nampak jelas
dalam pemikiran beberapa tokoh semacam August Comte, Emile
Durkheim, Max Weber, Herbert Spencer, Ludwig Feuerbach, Karl
Marx, Charles Darwin, Friederich Nietzche, dan Sigmund Frued.

Para pemikir sosial terkemuka abad ke-19 tersebut yakin
bahwa agama perlahan-lahan akan pudar dan tidak begitu penting
perannya bersamaan dengan makin majunya masyarakat industri.
Mereka berusaha menyusun tafsiran filosofis dan ilmiah tentang
realitas tanpa menyisakan tempat bagi Tuhan. Bahkan pada akhir
abad itu, sebagian orang mulai merasakan sekiranya Tuhan belum
mati, maka adalah tugas manusia yang rasional dan teremansipasi
untuk membunuhnya.* Gagasan ini sekaligus mengukuhkan sebuah
teologi baru (abad modern); yaitu teologi “Tuhan Mati”® yang lebih
menekankan karakteristik desakralisasi dan sekularisasi sebagai
corak keberagamaannya.

’Renaizance merupakan babak baru di mana berbagai tata nilai - baik yang
berkaitan dengan keagamaan, politik maupun kenegaraan - yang ada mulai diuji.
Zaman ini ditandai dengan berkembangnya filsafat sosial dan politik, reorientasi
filsafat tentang kemanusiaan, dan perkembangan ilmu beserta percabangannya
dalam berbagai disiplin. Lihat Fuad Hassan, Pengantar Filsafat Barat, (Jakarta: Dunia
Pustaka, 1996), h. 69 - 71.

*Koento Wibisono Siswomihardjo, Ilmu Pengetahuan: Sebuah Sketsa Ilmu
Mengenai Kelahiran dan Perkembangannya Sebagai Pengantar Untuk Memahami Filsafat
Ilmu, Diktat Kuliah Filsafat Ilmu, Tidak diterbitkan, h. 4

“Karen Amstrong, Sejarah ... h. 446.

®Gagasan tentang kematian Tuhan pertama kali dikumandangkan oleh
Friederich Nietzche dalam suatu bagian bukunya yang berjudul Die Fronhliche
Wissenschaft, yang ditulisnya pada tahun 1882. Dalam Harun Hadiwijono, Teologi
Reformatoris Abad ke-20, (Jakarta: Gubug Mulia, 1993), h. 154.

Volume 6, Nomor 2, Desember 2012 253



Fauzan

Dalam paradigma semacam itu, pada era tahun 60-an
muncul pemikiran tentang sekularisasi, sebagaimana ditampilkan
oleh Paul Van Buren (1963), dalam tulisannya yang berjudul The
Secular Meaning of The Gospel. Selain itu, salah satu pemikir yang
cukup menonjol dalam bidang ini adalah Hervey Cox yang telah
mencetuskan gagasannya tentang sekularisasi dalam bukunya yang
berjudul The Secular City pada tahun 1965. Tulisan berikut akan
mencoba memotret (1) bagaimana sebenarnya sekularisasi dalam
pandangan Harvey Cox. Lalu bagaimana mainstream pemikirannya
tentang Kota Sekuler (Secular City), dan (3) bagaimana gambaran
Tuhan pada masyarakat sekuler.

B. Biografi Singkat Harvey Cox, Jr

Harvey Cox, Jrlahir pada tahun 1929 di Malvern, Pensylvania.®
Semasa kecil ia menempuh pendidikan dasar dikota kelahirannya
tersebut. Pada saat terjadi Perang Dunia ke-2, Cox mengikuti armada
marinir dalam misi pertolongan yang membawa bahan makanan
ke Eropa. Selanjutnya memasuki universitas Pennsylvania dan
memperoleh gelar sarjana muda dalam bidang sejarah pada tahun
1951.

Gelar pertama dalam bidang teologi diperolehnya dari Yale
Divinity School pada tahun 1955. Dan setahun kemudian (1956) ia
diangkat menjadi pejabat Baptis Amerika. Ia ditempatkan sebagai
seorang pendeta Protestan pada Universitas Temple dan direktur
aktivitas keagamaan di perguruan tinggi Oberlin. Di awal tahun
60-an, ia mengambil program doktoral dalam bidang sejarah dan
filsafat di Universitas Harvard. Sambil berusaha mendapatkan gelar
Ph.D-nya, ia melayani American Baptist Home Mission Society dan
mengajar paruh waktu pada Andover Newton Theological School.
Akhirnya ia bergabung pada Harvard Divinity School pada tahun
1965.

Fokus kajian dan pengajarannya adalah masalah urbanisasi,
pengembangan agama pada dunia Kristiani, dan pendeta geraja
secara umum, khususnya Amerika Latin. Dia juga merupakan

¢ Lexicon Universal Encyclopedia, (New York: Lexicon Publication, 1990),
h. 322.

254 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Sekularisasi Dalam Pandangan Harvey Cox

professor tamu pada Brandeis University; Seminario Bautista de
Mexico; Naropa Institut; dan University of Michigan.

Harvey Cox telah menyusun beberapa buku yang cukup
terkenal, antara lain: The Secular City (1965); The Feast of Fool (1969);
The Seduction of The Spirit (1973); Religion in The Secular City (1984); The
Silencing of Leonardo Boff: Liberation Theology and The Future of World
Cristianity; Many Mansions: A Cristian’s Encounters With Other Faith (1988),
Fire From Heaven: The Rise of Pentecostal Spirituality and The Reshaping of
Religion in Twenty-First Century (1994).

C. Sekilas Tentang Sekularisasi

Menurut istilah, kata sekular berasal dari bahasa latin
saeculum, yang memiliki arti dengan dua konotasi; waktu dan lokasi.
Waktu menunjukkan pengertian “sekarang” atau “kini, dan lokasi
merujuk pada pengertian “dunia”. Jadi saeculum berarti zaman ini
atau kekinian yang merujuk pada “peristiwa kekinian”.” Dengan
pengertian demikian tersirat makna sebagai faham relatifitas
dibangun oleh konteks eksistensi dunia yang selalu berubah.?

Dalam pandangan Peter L. Berger, sekularisasi dipahami
sebagai “proses seluruh sektor-sektor kehidupan dalam masyarakat
dan kebudayaan dilepaskan dari dominasi lembaga-lembaga dan
simbol-simbolkeagamaan”.Diabertanya, proses-prosesdankelompok-
kelompok sosio-kultural mana yang telah berfungsi sebagai sarana-
sarana atau mediator-mediator bagi terjadinya sekularisasi. Dia
mencatat berbagai macam faktor sebagai pendorong sekularisasi,
antara lain: peradaban manusia sebagai suatu keseluruhan yang
menyebar keseluruh dunia; dinamika yang ditimbulkan oleh
kapitalisme industrial; gaya hidup yang ditimbulkan oleh produksi
industrial; pengaruh dari ilmu pengetahuan modern yang meresap
ke berbagai sektor kehidupan sosial; infrastruktur praktikal di
dalam kehidupan sosial.?

7 Ibid., h. 51

8Syed Muhammad an-Naquib al-Attas, Islam dan Sekularisme, (Bandung:
Penerbit Pustaka, 1981), h. 19

°Disarikan dari Peter L. Berger, The Sacred Canopy: Elements of a Sociological
Theory of Religion (New York: Doubleday & Company, 1969), h. 109-125. Gagasan bahwa
bangkitnya suatu pandangan dunia rasional telah merongrong fondasi iman kepada
suatu dunia adikodrati, hal-hal yang misterius, dan magi, sangat kuat dipengaruhi

Volume 6, Nomor 2, Desember 2012 255



Fauzan

Lebih lanjut Berger menjelaskan bahwa dari banyak faktor,
faktor yang merupakan akar dan benih sekularisasi adalah tradisi
keagamaan Barat, khususnya tradisi keagamaan biblis Yudaisme
yang melalui kekristenan, khususnya tradisi Kristen Reformatoris
Kalvinis, telah menjadi fondasi-fondasi peradaban modern.
Berger menegaskan, dunia modern, dengan sekularisasinya,
dapat ditafsirkan sebagai “suatu realisasi dari roh Kristen” dan
“Protestantisme telah memainkan suatu peran khas di dalam
menegakkan dunia modern.”"

Kontras dengan Gereja Roma Katolik yang kehidupan praktis
dan ritual keagamaannya masih dipenuhi aura kekeramatan dan
pesona magis dunia transendental, kehidupan Gereja Protestan
Kalvinis telah mengalami “disenchantment of the world” (Entzauberung
der Welt), telah “kehilangan kekeramatan (atau pesona magis)
dunia ini”; orang-orang Prostestan tinggal di dalam suatu dunia
yang numinositas-nya telah diambil darinya, dunia yang “bereft of
numinosity”. Tidak ada malaikat-malaikat, tidak ada orang-orang
kudus dan Bunda Maria sebagai perantara-perantara keselamatan,
tidak ada roti dan anggur yang berubah menjadi daging dan darah
Kristus,"

Bagiorang Protestan Kalvinis, Allah begitu tinggi, jauh di atas
sana, transenden, suci tidak tertandingi oleh siapapun dan apapun
yang ada di dalam dunia. Sebaliknya, manusia, dalam kaca mata
orang Protestan Kalvinis, adalah makhluk fana dan hina yang telah
jatuh ke dalam dosa, makhluk pendosa, dan karena itu terpisah dan
terputus sama sekali dari Allah yang Maha Suci dan transenden.
Hanya ada ada satu penghubung antara Allah dan manusia, yakni
firman Allah, dalam arti firman yang menyatakan bahwa pemulihan
hubungan (antara Allah dan manusia) hanya mungkin terjadi karena
“rakhmat semata-mata,” sola gratia (seperti menjadi pengakuan
iman Protestan Lutheran). Ketika penghubung satu-satunya ini

oleh Max Weber melalui tulisannya, The Protestant Ethic and the Spirit of Capitalism.
Diterjemahkan oleh T. Parsons (New York: Scribner’s, 1930]; London & New York:
Routledge Classics, 2001, cetak ulang 2006, dengan introduksi dari Anthony
Giddens). Lihat juga bukunya yang berjudul, The Sociology of Religion (Boston: Beacon
Press, 1993).

10 Tbid.

" Ibid.

256 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Sekularisasi Dalam Pandangan Harvey Cox

dipatahkan, karena sudah tidak “plausible” (tidak masuk akal) lagi,
maka terpisahlah dunia imanen dari dunia transenden selama-
lamanya; maka, dunia kodrati sungguh-sungguh telah “bereft of
numinosum” dan menjadi realitas empiris duniawi semata-mata,
“God is dead”. Ketika ini terjadi, maka realitas empiris ini menjadi
terbuka terhadap penetrasi rasional dan sistematik, baik dalam
pemikiran maupun dalam aktivitas, yang kita hubungkan dengan
sains modern dan teknologi. Langit kini kosong tanpa malaikat,
terbuka untuk diintervensi oleh para astronom, dan akhirnya, oleh
para astronot. Maka, proses sekularisasi pun dimulailah."

Berger menandaskan, pandangan bahwa dunia ini sudah
kehilangan pesona magis dan kekeramatannya, karena mengalami
desakralisasi dan demitologisasi, telah tersekularisasi, sudah
dimulai dalam Perjanjian Lama, kitab suci agama Yahudi, agama
yang dipenuhi oleh motif-motif transendentalisasi (Allah itu Esa,
di atas sana, tidak terjangkau), historisasi (namun, Allah yang
adikodrati itu, bekerja dalam sejarah Israel, menuntut respons
umat, dan membuat ikatan perjanjian, berith, dengannya) dan
rasionalisasi etika (anti-magis: umat diperkenan Allah bukan karena
melakukan praktek-praktek magis, tetapi karena melaksanakan
Taurat Allah). yang semuanya menghubungkan dunia imanen
(dunia kodrati) dengan dunia transendental (dunia adikodrati) di
mana Allah berada.”

Tokoh lain yang memberikan perhatian terhadap
sekularisasi adalah Karel Dobbelaere. Menurutnya sekularisasi
adalah suatu proses dalam masyarakat di dalam mana suatu sistem
keagamaan yang transenden dan mencakup segalanya disusutkan
menjadi suatu subsistem dari masyarakat yang ada bersama
subsistem-subsistem lainnya; proses ini membuat klaimklaim
agama tentang pencakupan segalanya di dalam dirinya kehilangan
relevansinya. Dengan demikian, lembaga agama termarjinalisasi
dan terprivatisasi.”

2 Ibid.

3 Ibid.

“Karel Dobbelaere, “The Secularization of Society? Some Methodological
Suggestions”, dalam Jeffrey K. Hadden & Anson Shupe (eds.), Secularization and
Fundamentalism Reconsidered: Religion and the Political Order, (New York: Paragon
House, 1989), h. 27-44. Pendapat bahwa diferensiasi fungsional telah melahirkan

Volume 6, Nomor 2, Desember 2012 257



Fauzan

Dobbelaere berteori bahwa sekularisasi terjadi karena
di dalam masyarakat telah berlangsung perubahan-perubahan
struktural,yangmembuatsistem besar pengelolaan atau manajemen
masyarakat disubdivisikan ke dalam subsistem-subsistem yang
lebih kecil namun rasional, yang masing-masing memainkan
fungsi sendiri-sendiri (ekonomi, polity, famili, pendidikan, sains).
Subsistem-subsistem ini berfungsi dengan sangat terspesialisasi dan
terdiferensiasi, dan keadaan ini menghasilkan organisasi-organisasi
yang makin bertambah rasional. Masyarakat menjadi tersegmentasi
ke dalam sejumlah domain Kkelembagaan, yang fungsional,
rasional dan otonom. Subdivisi-subdivisi, diferensiasi, segmentasi,
spesialisasi dan individuasi fungsi-fungsi dalam masyarakat hanya
bisa berlangsung kalau ada nilai-nilai civik inti yang melandasi
dan menyemangati, yakni libertas dan equalitas. Tetapi karena
tidak semua orang memiliki keahlian-keahlian yang diperlukan
(meskipun ada nilai equalitas), maka di dalam subsistem-subsistem
itu diperlukan orang-orang yang profesional. Siapa saja yang
memiliki profesionalitas, boleh berfungsi dalam suatu subsistem
yang cocok.

Dobbelaere menandaskan, “karena itu, kita dapat berbicara
mengenai sekularisasi hanya di dalam masyarakat yang di dalamnya
suatu proses diferensiasi telah dijalankan untuk memisahkan
beberapa domain kelembagaan, misalnya, domain politik dari
domain agama.” Katanya lagi, “semakin tinggi peringkat diferensiasi
fungsional, maka sekularisasi akan semakin bertambah-tambah—
ini berarti agama akan pertama-tama kehilangan atau berkurang
dampaknya terhadap penentuan aturan-aturan yang mengatur
domain-domain kelembagaan yang berbeda-beda. Dengan kata lain,
aturan-aturan keagamaan tradisional, atau norma-norma yang
didasarkan pada nilai-nilai keagamaan, akan semakin digantikan
oleh norma-norma sekuler atau betul-betul tersingkir, menjadi tidak
dapat dipakai di dalam subsistem-subsistem pendidikan, keluarga,
politik, ekonomi, dan sains, yang berbeda-beda.”

Menurut Cornelis Van Peursen, sebagaimana dikutip
Harvey Cox, mendefinisikan sekularisasi sebagai “pembebasan

sekularisasi, telah dipertahankan sebelumnya oleh Emile Durkheim, The Elementary
Forms of the Religious Life (New York: Free Press, 1995).

258 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Sekularisasi Dalam Pandangan Harvey Cox

manusia” pertama-tama dari agama dan dari persoalan metafisika
yang mengatur nalar dan bahasanya, yang berarti “terlepasnya
dunia dari pengertian-pengertian religius semu, terhalaunya semua
pandangan-pandangan dunia yang tertutup, terpatahkannya semua
mitossupranaturaldanlambang-lambangsuci...‘defatalisasisejarah’,
penemuan manusia akan kenyataan bahwa ia tinggalkan dengan
dunia di tangannya, sehingga ia tidak bisa lagi menyalahkan nasib
atau kemalangan atas apa yang ia perbuat dengannya...; manusialah
yang mengalihkan perhatiannya lepas dari dunia-dunia di atas sana
ke arah dunia sini dan waktu kini.” Artinya sekularisasi merupakan
sesuatu yang merujuk pada arah perubahan dan penggantian hal-
hal yang bersifat adikodrati dan teologis menjadi hal-hal yang
bersifat alamiyah dalam bingkai dunia ilmu pengetahuan yang
serbailmiah dan argumentatif.’® Atau lenyapnya penentuan religius
dalam lambang-lambang integrasi kultural, suatu proses historis di
mana masyarakat dan budaya terbebas dari perwalian pengaturan-
pengaturan religius dan pandangan-pandangan dunia metafisis
yang tertutup.”

Sekularisasi merupakan proses yang mengisyaratkan
kepada pengertian pembebasan masyarakat dari belenggu tahayul
dalam beberapa aspek kehidupannya, namun ini tidak berarti
penghapusan orientasi keagamaan dalam norma-norma dan nilai-
nilaikemasyarakatan tersebut.’® Sekularisasilebih merupakjansuatu
bentuk evolusi sosio-kultural dalam arah pemilahan fungsional,
dari konsekuensi transformasi masyarakat di mana sistem agama
tidak lagi secara primer diorientasikan sebagai masyarakat kepada

*Ibid. h. 20.

¢ Lihat Pardoyo, Sekularisasi Dalam Polemik, (Jakarta: Pustaka Utama, 1993),
h. 82. Namun demikian sekularisasi haruslah dibedakan dengan sekularisme.
Sekularisasi dalam perkembangan isme-isme merupakan sebuah sistem pemikiran
yang terbuka, sementara pada sekularisme bersifat ideologis karena ia lebih
tertutup dengan pemutlakan pada nilai-nilai yang dianggapnya telah final.
Sekularisme pertama kali diperkenalkan oleh George Jacob Holyoake pada tahun
1846, menurutnya sekularisme adalah suatu sistem etik yang didasarkan pada
prinsip moral alamiah dan terlepas dari agama wahyu atau supranaturalisme. Lihat
Grolier International, dalam Encyclopedia Americana, Vol. 24, 1980, h. 521.

7Syed Muhammad an-Naquib al-Attas, Islam dan Sekularisme...h. 20

®Nurcholish Madjid, Islam Kemodernan dan Ke-Indonesiaan, (Bandung: Mizan,
1994), h. 254

Volume 6, Nomor 2, Desember 2012 259



Fauzan

lingkungan sistem sosial personil, tetapi sebagai sub sistem
masyarakat yang diorientasikan pada lingkungan sosial internal.”

Terdapat tiga komponen integral dalam dimensi
sekularisasi, yaitu: pertama, penidak keramatan alam, yaitu suatu
bentuk sikap dari pembebasan alam dari nada-nada keagamaan
yang tidak pada tempatnya, sehingga tidak lagi memandang
alam sebagai suatu wujud yang di dewa-dewakan, sehingga secara
otomatis memberi peluang bagi manusia untuk memanfaatkannya
menurut kebutuhan-kebutuhan dan rencana-rencananya yang
dapat menciptakan perubahan sejarah dan ‘perkembangan’. Kedua,
desakralisasi politik, yaitu penghapusan ligitimasi sakral kekuasaan
politik, yang merupakan persyaratan perubahan politik dan juga
perubahan sosial yangmemungkinkan terjadinya proses sejarah.?
Ketiga, dekonsekrasi nilai-nilai, yaitu pemberian makna sementara
dan relatif kepada bentuk perwujudan karya budaya dan setiap
sistem nilai termasuk agama serta pandangan-pandangan hidup
yang bermakna mutlak dan final untuk membuka ruan terbuka
bagi perubahan yang bersifat evolusioner.?!

Dengan melihat tiga komponen tersebut para pendukung
sekularisasi pada wilayah agama cenderung melihat pentingnya
sekularisasi sebagai sikap baru dalam memahami dan
memposisikan agama. Sikap terhadap nilai-silai ini menuntut
kesadaran akan kenisbian pandangan tertentu dan kepercayaannya;
yang menekankan kesadaran bahwa aturan-aturan dan kode-
kode etik perilaku tentunya akan mengalami perubahan sesuai
dengan perkembangan waktu dan generasi. Sikap ini menuntut
evolusi kesadaran manusia menuju kedewasaan yang terjadi pada

% Bassam Tibi, The Crisis of Modern Islam, terj. Yudian W. Asmin, dkk,
(Yogyakarta: Tiara Wacana, 1994), h. 168-169.

»Dalam konteks Islam, Bruce M. Bortwick melakukan penelitian terhadap
fungsi politik ulama dan menyimpulkan bahwa dalam sistem organik agama Islam
tradisional fungsi agama dan fungsi politik digabungkan dan diselenggarakan oleh
strukturyangsama....institusi-institusi danjabatan keagamaan benar-benar menjadi
bagian dari negara sebagaimana halnya angkatan bersenjata dan para jenderal...
ulama-ulama Sunni diharapkan mendakwahkan ketaatan kepada penguasa. Ibid., h.
171. Lihat juga dalam Jhon L. Esposito (ed), Identitas Islam Pada Perubahan Sosial Politik,
terj. A. Rahman Zainuddin, (Jakarta: Bulan Bintang, 1986), h. 88-93.

*1Syed Muhammad an-Naquib al-Attas, Islam dan Sekularisme...h. 21-22.

260 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Sekularisasi Dalam Pandangan Harvey Cox

‘persilangan gerak sejarah atas manusia dan tindakan manusia atas
sejarah’.?

Secara historis, kemunculan sekularisme berawal dari
sejarah gerakan pemikiran Kristen modern pada abad tujuh belas
dan delapan belas yang kemudian dikenal sebagai masa Pencerahan
(Enlightenment). Dalam bidang pemikiran, Pencerahan ini ditandai
sebagai era pemikiran modern dari Novum Organum Francis Bacon
(1620) sampai ke Critique of Pure Reason Immanuel Kant (1781).
Pencerahan ini kemudian berdampak pada perubahan paradigma
pandangan hidup modern dengan pandangan hidup zaman
pertengahan. Hal ini kemudian mendorong para teolog Kristiani
untuk menafsirkan kembali dogma-dogma agama Kristen agar tetap
relevan dengan perkembangan kehidupan masyarakat modern.
Sebagaimana yang dilakukan oleh para teolog Eropa dan Amerika
seperti Ludwig Feurbach (1804-1872), Karl Barth (1886-1968), Dietrich
Bonhoeffer (1906-1945), Paul van Buren, Thomas Altizer, Gabriel
Vahanian, William Hamilton, Woolwich, Werner and Lotte Pelz, dan
beberapa lainnya. Upaya-upaya yang dilakukan oleh beberapa tokoh
tersebut pada gilirannya melahirkan revolusi teologi yang cukup
radikal. Mereka dikenal sebagai para “teolog kematian Tuhan”
(death-of God theologians).

Para pemikir di atas menegaskan bahwa untuk menghadapi
sekularisasi, ajaran Kristiani harus disesuaikan dengan pandangan
hidup sains modern.?® Mereka membuat penafsiran baru terhadap
Bible dengan menggunakan pendekatan baru, khususnya filsafat.
Mereka menolak penafsiran lama yang menyatakan bahwa ada alam
lain yang lebih hebat dan lebih agamis dari alam ini. Penafsiran baru
ini juga membantah peran dan sikap Gerejawan yang mengklaim
bahwa Gereja memiliki keistimewaan sosial, kekuatan, dan
properti khusus. Penafsiran atau teologi baru inilah yang kemudian
dirangkai menjadi teologi sekular; yang mengkritik posisi Gereja
dengan teologi lamanya yang dianggap ideal. Khususnya, pada saat
institusi Gereja memiliki kekuasaan dan peran sentral pada abad
pertengahan Eropa.*

2 Ibid.,

% John William Draper, History of The Conflict Between Religion and Science,
(Princeton: Temple of Earth Publisshing, tt), h. 11-12.

24 Harvey Cox, ‘Why Christianity Must Be Secularized” in The Great Ideas

Volume 6, Nomor 2, Desember 2012 261



Fauzan

Ludwig Feurbach (1804-1872), beranggapan bahwa prinsip
filsafat bukanlah substansi-nya Spinoza, atau ego-nya Kant dan Fichte,
bukan juga identitas absolut-nya Schelling, bukan juga akal absolut-nya
Hegel, bukan pula konsep wujud yang abstrak, tetapi realitas wujud
yang benar, yaitu manusia. Lebih lanjut Feurbach menegaskan bahwa
manusia merupakan prinsip filsafat yang paling tinggi. Sekalipun
agama atau teologi menyangkal, namun pada hakikatnya, agamalah
yang menyembah manusia (religion that worships man). Agama sendiri
yang menyatakan tuhan adalah manusia dan manusia adalah tuhan
(God is man, man is God). Jadi, agama akan menafikan Tuhan yang
bukan manusia. Sehingga makna teologi yang sebenarnya adalah
antropologi (The true sense of Theology is Anthropology). Agama adalah
mimpi akal manusia (Religion is the dream of human mind).?* Pemikiran
Feurbach semacam ini memiliki pengaruh cukup besar terhadap
pemikiran para sosiolog dan teolog setelahnya seperti Friedrich
Gogarten (1887-1967), Karl Barth, Martin Buber dan Karl Marx.

Dalam buku yang berjudul Verhdngnis und Hoffnung der
Neuzeit: die Sdkularisierung als theologisches Problem (Nasib dan Harapan
Zaman Kita: Sekularisasi sebagai sebuah Masalah Teologis; Stuttgart,
1958), Friedrich Gogarten (1887-1967), seorang teolog Protestan
mengatakan:

Secularization in our day is reaching its climax, and yet
our thinking about it still arises from assumptions which
either know nothing about this secularization or else have a
false conception of what has taken place in it and where its
foundations lie. We can obviously only learn from it what must
be learnt here if we understand that secularizarion regardless of
what may have developed from it in modern times, is a legitimate
consequence of the Christian faith. (penekanan ditambah).?

Sebagaimana Gogarten, Karl Barth dan muridnya
Dietrich Bonhoeffer juga menegaskan bahwa “agama sebagai
ketidakpercayaan” (Religion as Unbelief). Bonhoeffer menyeru para
teolog Kristen supaya menyampaikan risalah Kristiani dengan
konsep sekuler. Menurutnya agama harus dipisahkan dari

Today 1967, (Chicago: Encyclopaedia Britannica, Inc, 1967), h. 9-10.

Ludwig Furbach, The Essence of Christianity, penerjemah George Eliot (New
York: Prometheus Books, 1989), h. xiii-xix.

% Cox, The Great..., h. 11.

262 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Sekularisasi Dalam Pandangan Harvey Cox

kepercayaan (faith). Dia selanjutnya mengatakan dengan frasenya
yang paradoks: “sudah tiba saatnya bagi Kristen tanpa agama” (a
religionsless Christianity).

Tokoh lain yang seirama dengan pandangan di atas adalah
Gabriel Vahanian, seorang Teolog Neo-Calvinis. Dalam hal ini
ia mengatakan: “sekular adalah keharusan seorang Kristiani”.
Menurutnya, kematian Tuhan adalah peristiwa agama dan sekaligus
budaya. Oleh karena itu peristiwa-peristiwa dalam Bible dianggap
sebagai mitos, sudah lapuk, dan tidak terpakai lagi. Bahkan
pernyataan lebih ekstrim muncul dari Werner and Lotte Pelz yang
mendeklarasikan “Tuhan tiada lagi” (God is no more), dalam judul
sebuah buku mereka yang diterbitkan pada tahun 1963. Demikian
juga pendeta Woolwich dengan nada yang sama juga berpendapat
bahwa “Tuhan tanpa Tuhan” (God without God) sebagaimana dalam
bukunya Honest to God (Jujur kepada Tuhan).

Jika dibaca secara dangkal, pemikiran para tokoh di atas
seolah-olah mengarah pada paham atheis. Namun demikian pada
kenyataannya mereka masih mempercayai wujudnya Tuhan. Dalam
hal ini mereka hanya berusaha mengkritisi fenomena yang terjadi
pada masyarakat modern, di mana tuhan sudah tidak berperan lagi
dalam kehidupan masyarakat (Kristen). Tuhan diposisikan di luar
urusan kehidupan manusia. Tuhan tidak berhak campur tangan
dalam kehidupan manusia. Manusia harus mengatur hidupnya
sendiri dengan hukum-hukum yang mereka buat sendiri.

Paradoks pemikiran teologi konservatif dan teologi radikal
kemudian dipertemukan oleh Harvey Cox dengan teologi sekularnya.
Dalam hal ini Cox mengkritik pendapat para teolog kematian Tuhan,
karena mereka dianggap keliru dalam dua hal. Pertama, mereka telah
menjadikan pandangan hidup saintifik modern sebagai parameter,
padahal humanisme saintifis modern itu beraneka-ragam. Selain
itu, para saintis pun mengakui bahwa metodologi saintifik bersifat
operasional dan berada dalam ruang lingkup yang terbatas. Oleh
sebab itu, metodologi saintifik tidak menawarkan “pandangan
hidup’. Kedua, pendapat teolog radikal terhadap teologi Kristen
tidak kritis dan ahistoris. Mereka menganggap isi doktrin Kristen
tidak berubah, maka perlu dibuang.”

2 Ibid., h. 12.

Volume 6, Nomor 2, Desember 2012 263



Fauzan

D. Secular City: Mengupayakan Teologi Perubahan Sosial

Dalam tradisi Kristen, gereja pada dasarnya merupakan
respon masyarakat yang bertugas melihat perbuatan Tuhan di
Dunia, dan bergabung dalam Karya-Nya itu. Perbuatan Tuhan
terjadi dalam “peristiwa-peristiwa historis”, atau lebih tepatnya
melalui “perubahan-perubahan sosial”. Dengan demikian gereja
harus selalu memberi jawaban terhadap perubahan sosial tersebut.
Namun dalam realitas sejarah, gereja senantiasa terhambat oleh
doktrin-doktrin yang diwarisi dari zaman kekristenan kuno, dan
terpengaruh oleh ideologi “pemeliharaan” dan “ketetapan”. Doktrin-
doktrin yangberorientasi pada masa lampau telah memberikan
otoritas dari periode klasik atau dari teori kelangsungan sejarah
(historical continuity).

Dalam pandangan Cox, ummat Kristen mendapati diri
mereka telah dijalari oleh meledaknya fermentasi sosial. Dengan
gigih mereka sedang mencari perspektif teologis yang bisa
memahami keadaan mereka. Namun persoalan mereka itu sangat
sedikit sekali diselesaikan oleh Gereja Kristiani. Kita sedang
berusaha untuk hidup dalam zaman yang cepat berubah dengan
menggunakan teologi yang statis. Oleh karena itu, Cox berpendapat
bahwa agenda pertama yang harus dilakukan adalah menemukan
sebuah teologi yangs esuai dengan tuntutan ummat saat ini.?®

Lebih lanjut Cox menilai bahwa teologi yang dibutuhkan
bukanlah teologi sejarah (theology of history) - sebagaimana yang
sedang diupayakan oleh para teolog - karena istilah teologi sejarah
bisa menimbulkan kesalah pahaman. Bagi kebanyakan orang,
sejarah menunjuk pada masa lampau sehingga menutup realitas
kekinian.” QOleh karena itu, menurut Cox, yang diperlukan adalah
sebuah teologi baru yang sesuai dengan perubahan masyarakat,
yaitu teologi perubahan sosial (teology of social change).?

Sebagai dasar teologi perubahan sosial tersebut, Cox
menggunakan simbol-simbol kehidupanyangditunjukkan oleh Kota
Sekuler (secular city). Menurutnya, ide tentang kota sekuler mampu

Harvey Cox, The Secular City, (New York: McaMillan Company, 1965), h.
107.

2 Ibid.

% Ibid., h. 105.

264 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Sekularisasi Dalam Pandangan Harvey Cox

memberikan kontribusi penting dalam memahami apa yang dalam
Perjanjian Baru disebut sebagai “Kerajaan Tuhan” (The Kingdom
of God), serta untuk mengembangkan sebuah teologi yang dapat
hidup yang muncul dari perubahan sosial yang revolusioner. Dalam
Kristologi, simbol Kerajaan Tuhan terwujud dalam Jesus. Dalam hal
ini Cox mengutip pendapat Amos Wilder yang mengatakan bahwa
Jesus mengidentikkan diri-Nya dengan Kerajaan Tuhan, sehingga
makna kerajaan itu dihadirkan dalam diri-Nya. Jesus adalah wakil
penubuhan serta tanda pokok Kerajaan Tuhan.*!

Ketika Jesus dipersonifikasikan sebagai Kerajaan Tuhan,
maka unsur inisiatif ketuhanan dan respon menusia merupakan
dua hal yang tidak bisa dipisahkan dalam Kerajaan Tuhan tersebut.
Jika hal ini diterjemahkan ke dalam perubahan sosial, maka sejarah
bukan hanya merupakan sesuatu yang terjadi terhadap manusia,
namuns ekaligus yang dilakukan manusia. Dengan demikian
Kota Sekuler merupakan titik temu dari gerak sosial dan inisiatif
manusia.

Kerajaan Tuhan yang dipusatkan pada hidup Jesus meru-
pakanpengungkapanyangpaling sempurnadari persekutuanantara
Tuhan dan manusia dalam sejarah. Kedatangan Kerajaan Tuhan
itu mewujud dalam bentuk tuntutan-tuntutan yang menuntut
pembaharuan dalam beberapa hal, dan menerima sesuatu disiplin
pada waktu yang lain. Cara hidup demikian menuntut adanya
pemutusan secara radikal terhadap masa lampau, yang disebut
sebagai “pertobatan”. Oleh karena itu, Kerajaan Jesus akan hadir
ketika perbuatan Tuhan (yang baru) menyatu dengan perbuatan-
perbuatan manusia untuk menyisihkan nilai-nilai dan loyalitas
yang lama, dan dengan bebas memasuki realitas yang baru.

Dengan demikian, munculnya kota sekuler sekaligus
sebagai kritik terhadap Gereja yang senantiasa gagal dalam
menghadapi persoalan ummatnya di tengah kehidupan modern.
Dalam perspektif ini, gereja tidak dilihat sebagai sebuah lembaga,
melainkan sebagai ummat Tuhan, ummat yang lembaganya harus
ikut serta dalam membebaskan manusia kepada kebebasan dan
tanggungjawab. Oleh karena itu, gereja memiliki beberapa fungsi:
(1) memproklamasikan kedatangan tatanan hidup baru (kerygma);

3 Ibid., h. 111.

Volume 6, Nomor 2, Desember 2012 265



Fauzan

(2) mempersonifikasikan arti tatanan hidup baru (diakonia); dan (3)
mulai membagi-bagikan berkatnya (koinonia).

Kerygma berfungsi menyadarkan manusia agar benar-benar
terbebas dari ketergantungannya kepada nasib, dan mengakui
bahwa hidupnya itu merupakan hidup yang baru, yang diletakkan
di tangannya sendiri. Dalam pengertian ini manusia tidak boleh
menyalahkan kekuasaan-kekuasaan ekonomi ataupun tekanan
psikologis bagi ketidak adilan sosial. Manusia dipanggil untuk
menjinakkan kuasa-kuasa itu supaya seluruh alam semesta menjadi
tempat tinggal manusia yang menyenangkan.*

Diakonia, menunjuk pada perbuatan penyembuhan dan
perdamaian. Jika diterapkan dalam kehidupan kota sekuler,
maka tanggungjawab Gereja adalah melaksanakan “pelayanan
komunikasi” yang efektif. Dalam konteks ini Gereja dituntut
untuk bisa mengatasi persoalan-persoalan yang timbul dalam
masyarakat.®

Koinonia, menunjuk pada tanggungjawab Gereja dalam kota
sekuler, yang memanggilnya untuk mendemonstrasikan secara
nyata apa yang dinyatakan dalam kerygma dan diakonia. Dengan
demikian Gereja menjadi kota manusia yang unggul dan menjadi
pelopor dalam kehidupan kota sekuler.>*

E. Wajah Tuhan dalam Masyarakat Sekuler

Perbincangantentang“wajahTuhan”secarasekulerbukanlah
semata-mata merupakan problem sosiologis an sich, melainkan
termasuk problem politik sekaligus. Karena problem ketuhanan ini
akan selalu menjadi tuntutan yang menyertai kehidupan manusia
dan dinamika yang ada di dalamnya berupa konflik-konflik yang
terjadi serta upaya mendapatkan kemerdekaan seseorang. Tetapi
pembicaraan Tuhan dalam perspektif sosiologi dan politik akan
menjadi sesuatu yang melelahkan, meski disampaikan oleh teolog
modern sekalipun.

Dalam konteks ini, ada tiga cara untuk menjelaskan “wajah
Tuhan” bagi masyarakat sekuler, yaitu: (1) Tuhan sebagai problem

%2 Ibid., h. 121-131.
* Ibid., h. 132-143.
3 Ibid., h. 144-148.

266 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Sekularisasi Dalam Pandangan Harvey Cox

sosiologis; (2) Tuhan sebagai problem politis; dan (3) Tuhan sebagai
problem teologis.

Tuhan sebagai problem sosiologis tidak hanya muncul dalam
anggapan tentang Tuhan saja, melainkan juga dalam penggunaan
kata “Tuhan” itu sendiri, yang dalam banyak hal sering tidak tegas
dalam memposisikan diri. Ketidaktegasan ini lebih dikarenakan
(a) perubahan-perubahan historis dan (b) jaraksjarak sosial yang
ada. Perubahan historis dimaksudkan karena adanya perbedaan
konotasi pada masing-masing fase sejarah, sementara kedua lebih
disebabkan adanya kompleksitas masyarakat itu sendiri. Misalnya,
kata-kata yang sama akan memiliki arti yang berbeda bila diucapkan
dalam setting masyarakat yang berbeda.

Hal ini menjadi persoalan cukup serius ketika problem
historis ini menyatu dalam diferensi sosial yang ada. Karena
perubahan suatu masyarakat (apapun bentuknya) akan mengubah
semua kandungan makna bahasa yang digunakan. Oleh karena itu
menurut Antoni Meillet (pakar sosiolog dari Prancis), penemuan
struktur masyarakat, berikut bahasa-bahasa yang digunakan adalah
merupakan suatu yang esensi.*

Secara historis, kata “Tuhan® (God) sudah ada jauh sebelum
Kristen lahir, yang sering digunakan dalam terjemahan-terjemahan
yang berbeda, seperti theos-nya filsuf Yunani, Deus-nya ahli Metafisika
Barat, Yahweh dalam Bible Yahudi dan sebagainya. Dan secara
sosiologis, penggunaan ini sah karena memang bahasa (kata) itulah
yang sesuai dengan konteks zamannya (sama seperti pengeran-nya
orang Jawa). Pendek kata masalah kata “Tuhan” dalam tradisi
(bahasa) maupun sosiologi modern lebih merupakan problem
linguistik (sosiologi linguistik).

Sementara Tuhan sebagai problem politis, muncul sebagai
akibat langsung dari problem sosiologis yang menyertainya. Kalau
kebanyakan teolog tetap menempatkan problem “Tuhan dalam
bayangan” ini sebagai problem “kebahasaan historis”, maka lain
halnya dengan Van Peursen, ia lebih menganggap sebagaimana
halnya dengan cakupan metafisisnya dalam Bible (Tuhan dalam
Bible), kata Tuhan haruslah pula dimaknai sebagai terminologi

*Talcott Parson, Theories of Personality, (Glencoe: The Free Press, 1961), h.
108.

Volume 6, Nomor 2, Desember 2012 267



Fauzan

sejarah. Sejalan dengan Peursen tersebut, Carl Michalson (seorang
teolog Amerika) sependapat ketika Tuhan secara metafisis
tidak membutuhkan pemaknaan sejarah, karena menurutnya,
pemaknaan Bible inhern dalam proses kesejarahannya sendiri,
bukan dalam “wujud” kesejarahannya.*

Walaupun pada akhirnya pendapat Peursen dan Michalson
ini diyakini kebenarnnya dan relatif diterima, namun ketika
dikatakan bahwa teologi pada akhirnya harus historis (dan bukan
sekedar metafisis)) maka akan menjadi sulit untuk dipahami
sekaligus kontraproduktif dengan perbincangan soal “teologi
dalam perubahan sosial”. Dari sinilah kemudian persoalan politis
mulai muncul. Hal ini terjadi karena kata historis bagi kebanyakan
lebih cenderung dimaknai sebagai “masa lampau”, sehingga teologi
dalam masyarakat yang berubah, teologi historis atau teologi masa
lampau ini kurang meminkan perannya, lebih-lebih teologi metafisis
yang kering dengan nilai-nilai historis.

Hanya saja pemakaian term politis ini mengalami
pencairan ketika ia mulai dimaknai secara luas, sebagaimana yang
dilakukan JBM. Miller dalam bukunya Nature of Politic, di mana ia
lebih merupakan produk yang dihasilkan oleh adanya konflik
dan perbedaan-perbedaan kelas dalam masyarakat. Sejauh konflik
dan kesenjangan sosial itu dapat dieliminir, maka bahaya akan
perpecahan itu hilang dengan sendirinya.

Pemaknaan Tuhan dalam persoalan-persoalan politik pada
perkembangan berikutnya, juga tampak dalam kesatuan kerja
(kerjasama) antara Tuhan dan manusia, di mana kerja manusia
adalah sekaligus kerja Tuhan. Demikian pula sebaliknya. Sehingga
klaim-klaim “kebersamaan dengan Tuhan” dalam karya ini jugalah
yang kemudian menjadi klaim kelompok tertentu untuk mencari
legitimasi politik dalam menjalankan kegiatan keagamaannya.

Tuhan sebagai problem teologis muncul dalam suasana
teologis saat ini, di mana para teolog tidak lagi memposisikan
“Tuhan” dalam tradisi masyarakat tertentu, namun mereka mulai
mengakui adanya perbedaan cara manusia dalam mempersepsikan

% Dalam James Robinson, The Late Heidegger and Theology, (New York: Harper,
1963), h. 147.

268 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Sekularisasi Dalam Pandangan Harvey Cox

“Tuhan”. Dalam situasi teologis yang demikian, muncul kesamaan-
kesamaan pokok antara keimanan Bible dan Ateisme. Fenomena
semacam ini sangat dimungkinkan mengingat doktrin Bible
tentang “ketersembunyian Tuhan” (deus absconditus) bisa mengarah
pada ateisme atau non-teisme saat ini.

Ketersembunyian Tuhan Bible merupakan inti dari
doktrin tentang Tuhan. Namun di balik ketersembunyian Tuhan
itu mengisyaratkan kebebasan Tuhan menampakkan dirinya
pada masing-masing agama, dengan cara yang dipilihnya sendiri.
Sehingga penampakan Tuhan tidak terikat oleh kriteria-kriteria
sebagaimana yang dibuat dan diinginkan oleh manusia. Ia
menyembunyikan dirinya dalam pengertian bahwa kita hanya
menyebutkan, menunjukkan bahwa ia bukanlah sesuatu seperti
apa yang diinginkan agama-agama atau yang mereka harapkan
dari Tuhan mereka. Maka ketersembunyian Tuhan inilah yang
membedakannya dengan (Tuhan) yang lainnya. Ia bersembunyi dari
persepsi manusia, namun nampak dalam realitas sejarah manusia.

Dengan menggunakan pola pikir di atas, maka perbedaan
antara keimanan bible dan non-teis bukanlah pada realitas Tuhan,
namun lebih pada penamaan yang berbeda atas realitas itu. Maka
benarlah ketika Paul M. Van Buren mengatakan bahwa problem
kita saat ini muncul dari kesulitas penggunaan bahasa agama
tradisional.

E. Penutup

Menyimak pemikiran Harvey Cox, nampak bahwa ia ingin
menyadarkan Gereja Kristiani - juga agama lain — bahwa sekularisasi
merupakan sebuah keniscayaan sejarah. Dalam kerangka ini
berbeda dengan kebanyakan teolog yang menghawatirkan
implikasi sekularisasi, Cox justru melihatnya dalam kaca mata
positif. Sehingga ia bisa digunakan sebagai sebuah gerakan yang
membebaskan manusia dari dogma yang membelenggu kebebasan
kreatifitas manusia. Dengan menggunakan simbol kota sekuler, Cox
berusaha menghadirkan paradima teologi baru yang - menurutnya
- lebih sesuai dengan keadaan masyarakat modern saat ini.

Namun satu hal yang lebih penting, Cox telah menunjukkan
bahwa Tuhan sebagaimana yang diajarkan oleh Kristiani - juga

Volume 6, Nomor 2, Desember 2012 269



Fauzan

agama lain - bukanlah Tuhan yang sebenarnya. Tuhan tak lebih
sebuah penamaan yang kehadirannya terkadang kosong dan
ambigu. Semenjak penamaan yang menjadi aktifitas kemanusiaan
dilekatkan dalam lingkungan sosio kultural tertentu, maka kata
“Tuhan” tidak suci lagi. Hal ini mengingatkan kita pada kenyataan
bahwa ketika Tuhan yang semula kosong itu dimaknai secara
“ketat” dalam ruang tradisi yang berbeda-beda, maka akan terjadi
benturan-benturan yang terkadang membutuhkan pengorbanan
jiwa. Jika bukti ketaatan masyarakat Tribal (kesukuan) pada
Tuhannya dibuktikan dengan sesembahan - sesaji, mungkinkan
kita akan mempersembahkan nyawa sebagai bukti ketaatan kita
pada Tuhan ? []

Daftar Pustaka

Al-Attas, Syed Muhammad an-Naquib, Islam dan Sekularisme, Bandung:
Penerbit Pustaka, 1981.

Amstrong, Karen, Sejarah Tuhan, terj, Bandung: Mizan, 2001.

Berger, Peter L., The Sacred Canopy: Elements of a Sociological Theory of
Religion (New York: Doubleday & Company, 1969)

Cox, Harvey, “Why Christianity Must Be Secularized” in The Great Ideas
Today 1967, Chicago: Encyclopaedia Britannica, Inc, 1967.

, The Secular City, New York: McaMillan Company, 1965.

Draper, John William, History of The Conflict Between Religion and
Science, Princeton: Temple of Earth Publisshing, tt.
Esposito, Jhon L. (ed), Identitas Islam Pada Perubahan Sosial Politik, terj.
A.Rahman Zainuddin, Jakarta: Bulan Bintang, 1986.
Furbach, Ludwig, The Essence of Christianity, penerjemah George Eliot,
New York: Prometheus Books, 1989.

Grolier International, dalam Encyclopedia Americana, Vol. 24,
1980.

Hadden, Jeffrey K., & Shupe, Anson (eds.), Secularization and
Fundamentalism Reconsidered: Religion and the Political Order
(New York: Paragon House, 1989)

Hadiwijono, Harun, Teologi Reformatoris Abad ke-20, Jakarta: Gubug
Mulia, 1993.

270 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



Sekularisasi Dalam Pandangan Harvey Cox

Hassan, Fuad, Pengantar Filsafat Barat, Jakarta: Dunia Pustaka, 1996
Lexicon Universal Encyclopedia, New York: Lexicon Publication,
1990.

Madjid, Nurcholish, Islam Kemodernan dan Ke-Indonesiaan, Bandung:
Mizan, 1994.

Pardoyo, Sekularisasi Dalam Polemik, Jakarta: Pustaka Utama, 1993.

Parson, Talcott, Theories of Personality, Glencoe: The Free Press, 1961.

Robinson, James, The Late Heidegger and Theology, New York: Harper,
1963.

Siswomihardjo, Koento Wibisono, Ilmu Pengetahuan: Sebuah Sketsa
Ilmu Mengenai Kelahiran dan Perkembangannya Sebagai Pengantar
Untuk Memahami Filsafat Ilmu, Diktat Kuliah Filsafat [lmu,
Tidak diterbitkan.

Tibi, Bassam, The Crisis of Modern Islam, terj. Yudian W. Asmin, dkk,
Yogyakarta: Tiara Wacana, 1994.

Volume 6, Nomor 2, Desember 2012 271



Fauzan

halaman ini bukan sengaja dikosongkan

272 Kalam: Jurnal Studi Agama dan Pemikiran Islam



