DEKONSTRUKSI MOTIF BATIK KERATON CIREBON:
PENGARUH RAGAM HIAS KERATON PADA MOTIF BATIK CIREBON

Agus Nursalim'Harry Sulastianto

Art and Educatin Department Faculty of Art And Design
Indonesia University of Education
E-mail: ans.sidigp@gmail.com

ABSTRAK

Motif batik Keraton Cirebon memiliki makna simbolik dan filosofis yang mengandung pesan moral. Ide dasar
batik keraton adalah dari ragam hias Keraton Cirebon, naskah dan mushaf Al-qur’an pada Abad 20. Tekanan dan
resistensi kebudayaan barat pada dekade 70-an yang bersifat progresif utopis telah mengubur berbagai tradisi dan
kebudayaan etnik, identitas lokal, subculture, yang dianggap tidak sesuai dengan semangat zaman modern. Arus
informasi global telah memperkaya cakrawala pengetahuan lokal yang mampu membangkitkan kesadaran lokal
yaitu kesadaran ontologism diantara kebudayaan plural yang imperialis dan represif yang akan menggiring pada
krisis identitas. Identitas, menurut Jonathan Rutherfort merupakan satu mata rantai masa lalu dengan hubungan-
hubungan sosial, kultural, dan ekonomi di dalam ruang dan waktu satu masyarakat hidup. Kini motif batik keraton
telah menjadi identitas batik Cirebon. Penelitian ini bersifat diskriptif kualitatif yang mengkaji hingar bingarnya
era kebangkitan kembali motif batik keraton Cirebon setelah mengalami ‘mati suri’ selama berpuluh-puluh
tahun. Permasalahannya adalah: Bagaimana pola ragam hias Keraton Cirebon mengalami dekonstruksi menjadi
motif batik keraton Cirebon? Apakah makna filosofis dan makna simbolik motif Batik Keraton mengalami
dekonstruksi setelah berkembang pesat menjadi batik Cirebon? Teknik Pengumpulan data dilakukan dengan cara:
observasi, wawancara dan dokumentasi. Sedangkan Analisis data hasil penelitian dilakukan dengan pendekatan
teori ‘semiotika dekonstruktif”’ dari Jaques Derida dan Ferdinand de’Sausure. Kajian terhadap bahasa dan makna
(petanda) simbolik dilakukan dengan teorinya Ferdinand de’Saussure. Sedangkan; penafsiran makna ‘/ogos’
menggunakan pendekatan teori semiotika dekonstruktif Jaques Derida. Dari hasil penelitian diperoleh informasi
secara akurat dan benar mengenai proses dekonstruksi bentuk ragam hias ke dalam motif batik keraton hingga
menjadi ‘building character Batik Cirebon’ beserta makna-maknanya yang telah didukung oleh teori-teori yang
ada.

Kata kunci: dekonstruksi, motif, batik keraton, Cirebon

ABSTRACT

The batique design of Cirebon Palace has a symbolic meaning and philosophic which contains a moral message.

The basic idea of Cirebon Palace is decoration style of Cirebon Palace itself, manuscript and Al-Qur’an Mushaf
on 20th century. The Pressure and resistance of western culture on the 70th decade which has utopian progressive
characteristic have. Buried several tradition and ethnic culture, local identity, subculture, that is assumed it is not
suitable with the spirit of modern era. The flow of global information have enriched a heavens of local knowledge
that can get up local awareness that is ontologism awareness between plural culture which is imperials and
repressive that also carrying to the crisis of identity. Identity itself according to Jonathan Rutherford was a linking
of past with social relationship, cultural and economic in a space and time in a societies’life. Today, batique design

of the palace had become an identity of Cirebon Palace. The research has descriptive qualitative which study the
noise resurrection of batique design of Cirebon Palace after being a dead for a while during more than decades.

The problem is how about the decoration style of Cirebon Palace had ever been deconstruction after grew become
the batique motif of Cirebon Palace? What is philosophy meaning and symbolic meaning of batique motif of
Cirebon Palace? The data collecting techniques are observation, interview and documentation. Meanwhile, result
analysis of research is done by theory approach, “semiotic deconstructive” from Jaques Derida and Ferdinand
de’ Sausure. The study through languages and meaning (signer) symbolic is done by Ferdinand de’Sausure's
theory. Meanwhile: interpretation meaning of ‘logos’ used approach of semiotic deconstructive theory of Jaques
Derida. From the research outcomes, it is gained information accurately and exactly about the deconstruction

process of decoration form style into batique motive of the Palace until become “building Character of Batik
Cirebon” and their meaning supported by the many theories.

Keywords: deconstruction, motive, Batique Palace, Cirebon

27



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

PENDAHULUAN

Banyak literature mengatakan batik sebagai
mata dagangan mempunyai pemakai dalam
jumlah banyak dan mencakup wilayah pasar
yang luas. Tetapi batik klasik yaitu batik
yang dipengaruhi oleh nilai tradisi Jawa dan
didukung oleh kalangan bangsawan keraton
Yogyakarta dan Surakarta tidak demikian
halnya. Batik klasik atau batik keraton dibuat
untuk mewujudkan nilai-nilai budaya Jawa.
Dalam budaya Jawa khususnya di lingkungan
keraton terdapat ketentuan-ketentuan yang
menyangkut keluarga raja dan pejabat keraton
dalam bertindak, berbicara dan berpakaian
agar sesuai dengan aturan keraton. Keraton
memandang perlu untuk membuat aturan
supaya kedudukan raja tetap kuat dan mutlak.

Sikap mental yang memperlakukan secara
khusus orang-orang tertentu karena usia
atau kedudukannya dinyatakan Hasanudin
(2001:p. 22) sebagai feodalisme: feodalisme
tampak pada bahasa Jawa yang bertingkat-
tingkat kasar (rendah), sedang dan halus
(tinggi).

Aturan keraton yang merupakan upaya
penghalusan kehidupan dalam sehari-hari di
keraton tercermin dalam Dasa Sila Keraton
: ngadi saliro, ngadi busono, ngadi jiwo,
ngadi logo, wisastro, udo negoro, toto kromo,
toto coro, susilo, dan utomo. Dalam praktek
keseluruhan sila itu harus terpadu menjadi
satu sebagai upaya penghalusan. Philip
Kitley seorang peneliti berkewarganegaraan
Belanda menyatakan bahwa aturan-aturan
yang melarang corak-corak batik tertentu
didasarkan atas pertimbangan feodalistik,
raja mengemukakan bahwa batik telah
kehilangan sifat-sifat eksklusifitasnya yang
dahulu, karena kini dibuat oleh perajin Jawa
(di luar keraton). Pangkal atau kedudukannya
tidak lagi dihubungkan dengan produk itu
sendiri, dan rumah tangga kerajaan terpaksa
membuat rancangan pola dikerjakan secara
teliti dan terperinci untuk menunjukkan para
pemakai batik dari kelurga kerajaan dan
membedakan mereka dari pemakai yang lain

28

(Philip Kitley, 1987).

Pendapat tersebut ditegaskan oleh Sudjoko
(1983) bahwa salah satu aturan yang
melarang pemakaian corak batik tertentu
yang dinyatakan oleh Paku Buwono III
(Kasunaan Surakarta), sebagai berikut:
Anadene kang arupo jajarit kang kalebu
ing larangan ingsun: batik sawat, lan
batik parang rusak, batik cumangkiri kang
calacap modang, bangun tulak, lenga
teleng, daragem, lan tumpal. Anandene
batik cumangkkirang ingkang acalacap
lung-lungan atawa kakembangan, ingkang
ingsun kawenangaken anganggoha papatih
ingsun, lan sentananingsun kawulaningsun
wedana.(Adapun jarit yang termasuk dalam
larangan saya adalah; batik sawat dan
batik parang rusak, batik cumangkiri yang
berupa motif modang, bangun tulak, lenga
teleng, daragem dan tumpal. Adapun batik
cumangkirang yang berupa motif lung-
lungan, atau kekembangan(motif bunga) saya
izinkan dipakai para patih saya dan keluarga
bangsawan dan abdi dalem wedana).

Masa kejayaan batik di keraton Mataram
(Ngayogyakarta) dan keraton Paku Buwana
I (Keraton Kasunanan Surakarta) tidak
diikuti oleh perkembangan batik di keraton
Cirebon. Justru di masa itu batik keraton
Cirebon mengalami masa surut dikarenakan
terjadinya berbagai macam masalah seperti
kelaparan, wabah penyakit, kerusuhan sosial,
dan emigrasi masal. Musibah ini terjadi karena
penjajahan Jepang dan Belanda yang merubah
pola tanam dari tanaman padi diganti dengan
tanaman kopi, gula, tarum, teh, dan cengkeh.
Sehingga Cirebon mengalami masa susah
yang berkepanjangan. Kegiatan membatik di
keraton Cirebon dimasa itu beralih ke desa
Trusmi 7 km ke arah barat untuk menghindari
permusuhan, para perajin batik Trusmi pada
awalnya merupakan sekelompok orang yang
mendalami ilmu tarikat dan tergabung dalam
sebuah wadah tarikat Nagsabandiah wal
Qodiriah yang dipimpin Panembahan Trusmi
yang belakangan dikenal sebagai Pangeran



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

Tjakrabuana: (Irianto, Bambang: 2009).

Berkaitan dengan melunturnya identitas
ini, ada satu paradoks yang merupakan
warisan dari wacana pembangunan nasional
(modernisasi) sejak empat dasa warsa
terakhir ini. Pembangunan telah membentuk
intregitas (penyeragaman) sosial dan sistem
normatif yang berskala nasional yang pada
gilirannya akan melemahkan sistem normatif
dan adat yang bersifat lokal. Namun pada
kenyataannya sistem sosial dan normatif
yang berskala nasional ini tidak cukup kuat
untuk menahan pengaruh luar seperti yang
terjadi pada era informasi pada ekonomi
global dewasa ini.

Jurgen Habermas dan Ernest Gellner punya
pandangan yang berbeda mengenai identitas.
Ia melihat bahwa keutuhan atau bahkan krisis
identitas sangat tergantung pada adanya
intregasi sosial dan sistem normatif yang
memiliki legitimasi dan menjadi konsensus
dalam satu sistem sosial. Krisis identitas
muncul ketika struktur sosial menawarkan
kemungkinan pemecahan masalah yang
lebih kecil jika dibandingkan dengan yang
harusnya tersedia bagi satu sistem identitas
tersebut. Krisis dapat dianggap sebagai
gangguan terhadap integrasi sistem sosial
tersebut (Habermas dan Gelner; 1988)

D1 dalam wacana pluralisme
perkembangbiakan identitas-identitas dan
perkembang-biakannya dimungkinkan
sebagai akibat dari melunturnya tabu sebagai
tapal batas idiologis bagi eksistensi satu
identitas yang esensial. Tabu sebenarnya
memiliki fungsi yang sangat sentral dalam
upaya perumusan dan pembentukan dunia
wujud, disebabkan fungsinya sebagai
referensi dalam proses representasi sosial.
Tabu merupakan satu mekanisme sosial
yang bersifat abstrak dan berfungsi memberi
batasan-batasan  bagi satu  komunitas
tertentu  dalam  mengekspresikan  atau
merepresentasikan diri melalui obyek yang
mereka ciptakan, atau melalui bahasa yang

29

mereka ciptakan. Tabu dikonstruksikan
untuk memberikan rambu-rambu mengenai
apa yang pantas, kurang pantas dan
tidak pantas untuk dilihat, dilakukan,
atau direpresentasikan melalui citraan
obyek dalam satu sistem sosial. Tabu
menjaga integritas satu sistem sosial dan
kelanggengan satu identitas. Mengendurnya
nilai moralitas, tabu, spiritual dan mitologis
telah membuka jalan bagi perkembangan
bentuk-bentuk kebudayaan dan seni yang
merupakan ungkapan keinginan untuk
men’deskonstruksi‘kan dan melepaskan diri
dari apa-apa yang dianggap normal-yang
etis, yang intelek, yang estetis. Kebudayaan
dan seni dalam hal ini melepaskan diri dari
identitas moral, intelektual dan estetika yang
esensial dan orisinal namun tetap membawa
identitas secara diskursif ke dalam identitas
yang disarati oleh sifat-sifat abnormalitas,
penyimpangan, pengaburan, penopengan,
dan pembajakan identitas. Seperti halnya
perkembangan batik Trusmi yang meroket
bagai kacang yang meninggalkan kulitnya.
Batik Trusmi telah mendeskonstruksikan
keajegan, kemapanan, keberadaan budaya
keraton yang direpresentasikan dalam motif
batik kraton. Fenomena penormalan yang
abnormal sebenarnya sudah berlangsung
sejak lama, namun ia merupakan unsur
yang dominan dalam kebudayaan dan seni
masa kini di Cirebon, maka peruntuhan
kategori-kategori dan oposisi-oposisi logis
yang sebelumnya diterima secara umum
dan pengesahan apa-apa yang abnormal dan
terlarang menjadi normal dan tidak tabu.
Pelepasan kebudayaan dan seni dari tabu
dan normalitas telah membentuk wajah
kebudayaan dan seni batik Trusmi yang
mengaburkan identitas dan mengelabuhi
realitas.

Permasalahan; yang menjadi pertanyaan
adalah benarkah perkembangan batik Trusmi,
batik Plumbon, batik Kenduran, batik
Paoman (yang tergolong batik Cirebonan)
dalam memproduksi telah melampaui batas



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

tabu yang dianggap normal-yang etis, yang
intelek, yang estetis (dari segi teknis, motif
dan pewarnaan) terhadap kebudayaan keraton
Cirebon yang di representasikan pada ragam
hias keraton Cirebon?

Penelitian tentang perkembangan motif batik
Cirebon kecuali mengkaji tentang berbagai
motif batik keraton Cirebon dan motif batik
Cirebon juga menyangkut berbagai kajian
tentang makna simbolik dan filosofis motif
batik itu sendiri. Mengkaji mengenai makna
filosofis dan makna simbolik tentu dilakukan
dengan suatu pendekatan. Pendekatan tafsiran
menurut Jhon Sturrock (1979) mengutip
pendapat Jaques Derrida, dilakukan dengan
dua pendekatan. Pertama, pendekatan
tafsiran retrospektif yaitu upaya-upaya bagi
rekonstruksi makna atau kebenaran aslinya.
Ke-dua, tafsiran prospektif, yaitu yang secara
eksplisit menerima ketidakpastian makna.
Berkaitan dengan kajian makna filosofis
dan simbolis motif batik keraton keduanya
dapat digunakan sebagai pendekatan kajian.
Pendekatan retrospektif lebih tepat dalam
kajian /logos yaitu disebut kebenaran mutlak.
Tafsiran prospektif memiliki pemahaman
yang lebih bebas tanpa terikat pada dogma.
Penelitian ini bertujuan mengetahui secara
mendalam bagaimana pola ragam hias
Keraton Cirebon mengalami dekonstruksi
menjadi motifbatik keraton Cirebon? Kecuali
itu penulis juga ingin mengetahui kebenaran
informasi berkenaan dengan makna filosofis
dan makna simbolik motif Batik Keraton yang
mengalami dekonstruksi setelah berkembang
pesat menjadi batik Cirebon?

METODE PENELITIAN

Penelitian ini bersifat deskriptif, yaitu
mendeskripsikan  karakteristik atau  ciri-
ciri kelompok, kejadian atau fenomena
(Alwasilah, 2002: 151). Terkait dengan
lingkup dan batasan penelitian, penelitian
ini tergolong kajian bersifat makro dengan
membahas berbagai aspek diantaranya; jenis

30

motif batik, memahami makna simbolik
dan makna filosofis motif batik tersebut.
Penelitian dilakukan di beberapa wilayah
studi, yaitu di Keraton Kasepuhan Cirebon,
Keraton Kanoman dan Desa Trusmi sebagai
pusat pelestarian dan pusat industri batik
Cirebon. Kecuali itu studi juga dilakukan di
Keraton Surakarta dan Keraton Kasultanan
Yogyakarta, di Pasar Klewer Surakarta,
Pasar Bringharjo Yogyakarta sebagai pusat
perdagangan batik terbesar di Indonesia serta
di perpustakaan Keraton Kasunanan, Keraton
Kasultanan dan perpustakaan Daerah di
wilayah-wilayah  daerah Jawa  Barat.
Berdasarkan permasalahan yang diajukan
dalam penelitian ini, yang menekankan pada
makna simbolik dan makna filosofik, kecuali
itu penelitian ini diarahkan pada pergeseran
makna yang juga menyangkut masalah
persepsi  sehubungan dengan berbagai
ragam motif batik Keraton , maka bentuk
penelitiannya adalah penelitian kualitatif.

Penelitian ini menggunakan Pendekatan
teori Semiotika Dekonstruktif (Derida,
De’Saussure, 1974)  dalam  tafsiran
retrospektif dan prospektif, karena penelitian
ini terdiri dari beberapa wilayah studi dan
dalam wilayah semiotika motif batik serta
pemahaman makna filosofis yang mendalam.
Maka informasi dari beberapa wilayah
tersebut akan disatukan dalam analisis
untuk merumuskan kesimpulan studi, maka
penelitian ini merupakan penelitian studi
kasus ganda (Yin, Robet K. 1991). Teknik
pengumpulan data dilakukan dengan:
interview, observasi, dan studi dokumentasi,
ini dilakukan untuk mengumpulkan data yang
bersumber dari arsip dan dokumen yang ada
dimana kegiatan tersebut dilakukan. Yang
dimaksud dokumen dalam penelitian ini
adalah barang yang tertulis (barang koleksi
Keraton, motif batik, foto-foto ragam hias,
dll.) atau terdokumentasikan selain records
yang tidak disiapkan khusus atas permintaan
peneliti (Alwasilah, 2002: 155).



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

Kajian teori dalam penelitian ini: Batik
merupakan salah satu jenis kebudayaan asli
Indonesia yang telah menempuh parjalanan
yang lama. Dugaan bahwa sejak zaman
prasejarah pembuatan batik sudah dimulai
adalah berdasarkan kenyataan bahwa tradisi
batik kuno sampai sekarang masih dipakai
dipedalaman yang terasing. Kain simbut
dari Priangan adalah contoh batik asli yang
dibuat dari bahan kanji sebagai perintang
kain yang kemudian dicelup dengan zat
pewarna alam dari jenis tumbuh-tumbuhan
sudah dilakukan sejak zaman prasejarah.
Jika dilihat jenis ragam hiasnya, motif batik
Indonesia banyak bersumber dari ragam hias
zaman prasejarah yaitu ragam hias geometris
dan ragam hias perlabangan (Yudoseputro,
2009). Pada zaman Hindu keberadaan
seni batik makin jelas, bahkan motif batik
gringsing dan motif ceplok sudah dikenal
pada kesenian Dongsong dan pedalaman
Banten. Kecuali itu patung-patung kerajaan
Singosari dan Majapahit ketika diketemukan
sudah diwujudkan dengan mengenakan kain
batik sebagai busana istana.

Sesuai dengan lingkungan seni zaman Hindu
seni batik merupakan karya seni istana
dengan pembakuan tradisi yang diteruskan
pada zaman Islam. Hasil yang telah dicapai
zaman Hindu baik dari segi teknik membatik
maupun estetik diteruskan hingga zaman
Islam dengan dipengaruhi unsur-unsur
baru. Pada zaman Hindu desain hiasan
batik diperkaya dengan motif-motif baru
selain pengembangan dan penyempurnaan
berbagai motif geometris dan motif tumbuh-
tumbuhan.

1. Batik Tradisional/Classical Batik

Dalam buku “Seni Kerajinan Btik Indonesia”
(Susanto, Sewan:1980), disebutkan bahwa
berdasarkan susunan bentuk ornamen di
dalam motif batik maka motif-motif batik
digolongkan dalam 5 kelompok, yaitu:
Motif Banji (motif Geometris), Motif Semen
(Motif Ganggong), Motif Ceplokan, Motif

31

Anyaman, dan Motif Parang dan Lereng.
LebihlanjutSamsiSudewi(2011),dalambuku
“Batik From the Court Java and Sumatra,
menampilkan contoh motif geometris dalam
bentuk gambar dan nama motif “semen”:
sesuai dengan kelompok-kelompok jenis
motifnya. Motif ceplok ditampilkan dalam
76 gambar yang terbagi dalam; semen 3
(tiga kelompok. Yaitu; (a) semen tumbuh-
tumbuhan (bunga, kuncup; dan daun); (b)
semen tumbuh-tumbuhan dan binatang; dan
(c) Semen tumbuhan dan binatang bersayap
(lar-laran). Kecuali motif ceplok Sudewi
juga menggambarkan motif kawung dalam
23 jenis motif kawung. Diantaranya kawung
picis, kawung sen, kawung sawo kecik,
kawung sawo pecah, kawung mangurat,
kawung putrid dan lain-lain. Kecuali motif
kawung, motif batik tradisional juga terdapat
motif lain yaitu moyif parang dan motif
lereng. Motif parang terdiri dari 60 mjenis
motif, diantaranya motif parang baladewa,
parang rusak, parang basuki, parang curigo,
parang gunung paying, parang harjono dan
lain-lain. Motif lereng terdiri dari 20 motif
diantaranya; lereng dono tirto, lereng bangun
ningrat, lereng blambangan, lereng candi
puro, lereng golang galling, lereng kembang
barem, lereng modang, lereng udan tritis,
lereng danatirta dan lain lain. Kecuali itu
dalam motif batik tradisional juga terdapat
motif lung-lungan dan motif semen. Motif
lung-lungan  diantaranya;  lung-lungan
anggur, babon angrem, cendrawasih, cuwiri
solo, gabah sinawur, gajah birowo dan lain
lain. Motif lung-lungan dan semen terdiri
dari 60 jenis motif. Kecuali terdiri dari motif
tumbuh-tumbuhan (buah, daun dan bunga)
batik tradisional juga terdapat motif wayang,
diantaranyas; motif pandowo limo ( Punto
Dewo, arjuno, werkudoro, nakula, sadewa0,
juga ponokawan (Petruk, Semar, Bagong)
dan lain-lain. Motif wayang ditampilkan
dalam 40 motif.

2. Golongan Motif Geometris

Motif geometris merupakan salah satu motif



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

yang paling tua digunakan karena sudah ada
sejak zaman prasejarah. Dalam aplikasinya,
motif geometris mengembangkan unsur-
unsur seni rupa seperti titik, garis, bidang.
Yang termasuk dalam golongan Geometris
adalah: motif banji, motif gangnggong, motif
anyaman, motif parang dan lereng (Susanto,
Sewan: 1980. P. 213). Ragam hias geometris
terbagi kedalam tiga jenis, yaitu: ragam hias
yang dipakai untuk menghias bagian tepi
atau pingiran dari suatu benda, motif hias
geometris yang diterapkan sebagai pengisian
dari bagian benda pakai, dalam hal ini pada
permkaan bidangnya, ragam hias geometris
sebagai inti atau bagian yang berdiri sendiri
dan merupakan unsur estetik, dalam bentuk
ornamen arsitektural (Toekio, Soegeng:
2000. P.38)

Motif geometris sering disebut motif ilmu
ukur karena motif batik ini memiliki gambar
yang berulang serta motifnya merupakan
bentuk bidang simetris. Motif geometris
cenderung memiliki kesan luwes karena
dapat diterapkan pada berbagai macam
benda, tanpa terlihat seperti dipaksakan
namun mampu menimbulkan kesan indah.
Motif batik geometris nusantara meliputi:
Swastika, Banji, pilin atau spiral, Meander,
Kawung, Tumpal, Ceplokan.

3. Pengertian Makna Simbolis

Batik merupakan seni tradisional. Setiap batik
memiliki latar belakang, arti perlambangan
atau makna simbolis yang menjadi dasar
penciptaan batik tersebut sehingga tatanan
warna, pola maupun motif pada batik tidak
bisa sembarangan di ubah. Bahkan suatu
budaya diciptakan selalu tanpa terlepas dari
sebuah makna. Umumnya makna budaya
tersebut diciptakan dengan menggunakan
simbol-simbol. Dilihat dari pengertian
simbol secara umum, simbol mencakup
berbagai aspek yang luas. Karena apabila
berbicara mengenai simbol, otomatis juga
akan berbicara mengenai semiotika.

Piliang (2009:11) menyatakan bahwa

32

“semiotika adalah ilmu yang mempelajari
tanda (sign), berfungsinya tanda, dan
produksi makna. Tanda adalah sesuatu yang
bagi seseorang berarti sesuatu yang lain.
Tanda tidak hanya berbentuk sebuah benda”.
Tanda dalam kehidupan manusia selalu
menyampaikan suatu informasi sehingga
mempunyai sifat komunikatif. Merujuk
teori Pierce dalam Piliang (2009:16), bahwa
tanda-tanda dalam gambar dapat digolongkan
ke dalam ikon, indeks, dan simbol. Ikon
adalah tanda yang mirip dengan objek yang
diwakilinya. Dapat pula dikatakan, ikon
adalah tanda yang memiliki ciri-ciri yang
sama dengan apa yang dimaksudkan. Indeks
merupakan tanda yang memilik hubungan
sebab-akibat dengan apa yang diwakilinya
atau disebut juga tanda sebagai bukti. Simbol
merupakan tanda berdasarkan konvensi,
peraturan, atau perjanjian yang disepakati
bersama. Simbol baru dapat dipahami jika
seseorang sudah mengerti arti yang telah
disepakati sebelumnya.

Makna simbolis yang terkandung dalam
tiap motif batik di berbagai daerah biasanya
diartikan secara kultural menurut keyakinan,
kebiasaan atau tradisi, serta cara hidup dari
masyarakatnya yang sampai sekarang tetap
bertahan. Dalam membuat sebuah motif
batik, pengrajin akan menggunakan dasar-
dasar yang diyakini oleh masyarakat untuk
dijadikan sebuah makna. Sehingga masing-
masing motif batik ditafsirkan sesuai dengan
makna yang hidup dimasyarakat.

Pemahaman  terhadap  simbol  dapat
diidentifikasi sebagai kata benda, kata kerja
dan kata sifat. Simbol sebagai kata benda
dapat berupa barang, obyek, tindakan dan hal-
hal konkret lain. Simbol sebagai kata kerja
dapat berfungsi sebagai menggambarkan,
menyelubungi, mengartikan, menunjukkan,
memanipulasi, dan menandai. Simbol
sebagai kata sifat berarti sesuatu yang lebih
besar, lebih bermakna, lebih bernilai, sebuah
kepercayaan, dan prestasi. Fungsi simbol
digunakan untuk menjembatani obyek atau



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

hal-hal yang nyata dengan hal-hal yang
abstrak yang maknanya melebihi dari makna
hal yang tampak. Menurut Musman dan
Arini (2011:7) bahwa “simbol adalah kreasi
manusia untuk mengejawantahkan ekspresi
dan gejala-gejala alam dengan bentuk-bentuk
bermakna, yang artinya dapat dipahami dan
disetujui oleh masyarakat tertentu”.

4. Semiotika Dekonstruktif

Dekonstruksi adalah istilah yang digunakan
oleh Jaques Derrida sebagai salah satu bentuk
pembongkaran terhadap oposisi binner
seperti ucapan/tulisan. Derrida berpendapat
bahwa tulisan sebagai alternative dalam
berpikir bahasa, dengan melepaskan diri
dari ketergantungan pada wucapan//ogos,
tulisan bisa menjadi sebuah permainan bebas
unsur-unsur dalam bahasa dan komunikasi.
Istilah penting lainnya dalam dekonstruksi
adalah diseminasi. Diseminasi adalah
keadaan kehampaan makna disebabkan
telah dibongkarnya petanda//ogos. Dengan
membongkar petanda makna maka lenyap
pula fungsi komunikasi dari bahasa. Dalam
ketiadaan petanda/logos maka bahasa
berkembang lewat energy dan kreativitasnya
sendiri (Levin, David Michel, 1988:5)

Dalam deseminasi system bahasa yang telah
dibongkar atau didekonstruksi, berubah
menjadi suatu penjelajahan anarkhis melalui
ungkapan bahasa. Bahasa menjadi sebentuk
subversi dan parodi terhadap semua makna-
makna yang dianggap mapan pada tingkat
kontrol sosial biasa. Dengan demikian
dekonstruksi yang telah mampu membongkar
pandangan dominan dalam semiotika (tanda,
makna, konsep) tak dapat lagi memfungsikan
bahasa sebagai wacana sosial, yaitu wacana
komunikasi bermakna diantara subyek-
subyek (Baudrillard, Jean. 1990:25).

Semiotika sudah dikenal sejak jaman Yunani
karena semiotik berasal dari bahasa Yunani
yaitu semion yang berarti tanda. Pada awal
abad 20 Ferdinand de Saussure mengangkat
kembali ilmu semiotika hingga era
konsumerisme dewasa ini semiotika bahkan
menjadi ilmu kunci dalam berbagai bidang
kajian. Seperti dalam bidang kebudayaan,

33

studi sosial, studi media, film, fashion, seni,
dan barang consumer misalnya. Dalam
semiotika satu kata memiliki makna tertentu
di sebabkan adanya kesepakatan sosial di
antara komunitas pengguna bahasa tentang
makna tersebut (Culler; 1976, p. 19).

Setidak-tidaknya ada dua kondisi yang
melatarbelakangi perbincangan mengenai
tanda di dalam masyarakat consumer.
Yasraf Amir Piliang, berpendapat; Pertama,
perbincangan mengenai tanda dan semiotika
pada umumnya terpusat pada peranan
pentingnya dalam arena komunikasi melalui
komoditi pada masyarakat consumer.
Sehingga seolah-olah fenomena semiotika
hanya terdapat pada wacana komoditi
tersebut (iklan, televise, fashion). Kedua,
sesungguhnya media menjadi sebuah arena
perjuangan bagi eksistensi tanda-tanda, dan
demikianjugaarenaperjuanganbagiidentitas-
identitas. Tanda dan identitas diperjuangkan
atas dasar kepentingan berbeda-beda yang
ada pada masyarakat; kepentingan ekonomi,
politik, budaya, agama. Di dalam masyarakat
consumer dewasa ini makna-makna yang
kedua banyak diwarnai oleh sifat-sifat
glamour, dangkal, material, fulgar, anarkis,
immoral, transparan lebih banyak menjajah
di sudut-sudut kehidupan (Piliang, 1999.p.
262).

Yulia Kristeva melalui semiotika
revolosionernya mengembangkan kemung-
kinan bentuk pelanggaran, subversi dan
kreatifitas anti sosial dalam bahasa. Seperti
halnya Derrida; Kristeva menjadikan
semiotika structural Saussure sebagai
obyek subversi dan pembongkaran, Kristeva
melihat semiotika Saussurean sebagai obyek
satu wacana yang hanya menawarkan makna
tunggal, disebabkan ia dalam menjelajahi
ruang epistemologisnya, menolak hadirnya
subyek sebagai agen perubahan dan subversi
bahasa (Kristeva, Julia; 1980,p.127).

Semiotik dalam pandangan postrukturalis
tidak lagi menaruh perhatian pada system
tanda-tanda, melainkan dengan pembentukan
subyek serta peranannya dalam perubahan
bahasa. Bagi pemikir postrukturalis, bahasa
tidak lagi  semata system pembedaan



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

(difference) akan tetapi jejak (defferance);
penanda dan petanda tidak lagi satu
kesatuan bagai dua sisi dari selembar kertas,
melainkan terpisah; petanda tidak begitu saja
hadir, melainkania selalu didekonstruksi,
hubungan antara penanda dan petanda tidak
lagi bersifat simetris dan stabil berdasarkan
konvensi, akan tetapi terbuka bagi permainan
bebas penanda (Piliang; 1980,p.266).

Jaques Derrida memandang kecenderungan
Saussure  dalam  konsep  bahasanya
untuk bergantung pada referensi makna
yang mendahului petanda sebagai satu
kecenderungan dogmatis dan tidak kreatif
dalam wacana bahasa, karena menutup
peluang-peluang bagi penafsiran baru.
Derrida membedakan antara dua pandangan
tentang tafsiran. Pertama, yang disebutnya
tafsiran retrospektif, yaitu upaya-upaya bagi
rekonstruksi makna atau kebenaran asli
atau awal; Kedua, tafsiran prospektif yang
secara eksplisit menerima ketidakpastian
makna (Sturock, John: 1979, p158). Tafsiran
pertama membentuk ketergantungan pada
logos, yaitu yang di dalam filsafat disebut
kebenaran mutlak, ia dapat diterjemahkan
sebagai wahyu Tuhan sebagai fondasi dari
segala wacana dalam kehidupan manusia.

Derida membangun teori semiotikanya yang
bertolak belakang dengan teori Husserl ;
“Meaning thus understood is not just meaning
in the sense that words mean, but in the sence
that someone means them to mean”(Hartland:
1987, p.126). bagi Derrida bahasa bersifat
memenuhi dirinya sendiri (self sufficient)
dan bahkan terbebas dari manusia. Derrida
melihat bahasa bersumber dari tulisan
manusia, menurutnya tulisan adalah bahasa
yang secara maksimal memenuhi dirinya
sendiri karena tulisan memenuhi ruang secara
maksimal pula. Sebagai bahasa, tulisan tidak
terdapat di dalam pikiran manusia atau di
dalam gelombang udara, tetapi konkrit di atas
halaman. Tulisan terlepas dari penulisnya
begitu berada di ruang halaman, sedangkan
ketika dibaca tulisan langsung berkaitan
dan terbuka untuk difahami pembacanya.
Jadi bahasa yang sebenarnya adalah tulisan,
bukan suara. Tidak demikian halnya dengan

34

pendapat Huserl. Ia menempatkan sumber
bahasa pada manusia penghasilnya. Bagi
Huserl sumber bahasa adalah “suara”(voix/
voice). Hood, Benny H.(2014:27).

Bagian lain dari teori yang disusun
Derrida adalah tentang tanda bahasa dan
pemaknaannya. Derrida menolak pemikiran
tentang tanda yang selama ini dipandang
seakan-akan berlangsung secara murni
dan sederhana. Bagi Derrida pemaknaan
mengenai hal yang dimaknai adalah suatu
proses dengan cara membongkar dan
menganalisis secara kritis (critical analysis)
hal yang dimaknai. Bagi Derrida hubungan
penanda dan petanda tidak bersifat tetap,
tetapi pada kenyataannya dapat ‘ditunda’
untuk memperoleh hubungan yang lain atau
baru. Oleh karena itu, makna suatu tanda
diperoleh tidak berdasarkan pembedaan
antar tanda yang hubungan antar penanda-
petandanya bersifat tetap (statis), tetapi
dapat berubah-ubah sesuai dengan kehendak
pemakai tanda. Apa yang terjadi dalam proses
pemahaman makna tanda bukan sekedar
karena ada proses “penundaan”, hubungan
antara penanda (bentuk tanda) dan petanda
(makna tanda) untuk menemukan makna
lain atau makna baru. Proses tersebut dikenal
sebagai proses dekonstruksi (Hood, Benny
H.(2014:28).

Hubungan antara petanda-penanda
disebutnya defferance. Kata ini hanya untuk
menunjukkan makna tanda bersifat dinamis
sebagai hasil proses dekonstruksi. Konsep
defferance merupakan dasar bagi eksistensi
sebuah tanda, tetapi selanjutnya tanda tersebut
harus difahami dalam waktu dan situasi
yang berbeda-beda sehingga kemudian akan
terlihat maknanya. Jadi makna tanda tidak
hanya terjadi dalam satu kali, tetapi pada
waktu dan situasi yang berbeda-beda dengan
makna yang berbeda-beda pula. Dari uraian
tersebut dapat dikatakan bahwa teori yang
dikemukakan Derrida termasuk dalam ranah
semiotik.

Apakah konsep Derrida dapat diterapkan
pada teks bukan sastra? Justru jika pemikiran
Derrida diterapkan secara konsisten dapat
diaplikasikan pada setiap jenis teks meskipun



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

bukan sastra. Teks yang dimaksud dalam
konteks ini termasuk: teks iklan, tulisan
sejarah, prasasti, arsip, teks politik, teks
keagamaan, polemic, khotbah, dan pidato
termasuk pada teks visual seperti; lukisan/
gambar, iklan, film lebih peka terhadap
proses pemaknaan secara dekonstruksi.
Sehubungan dengan penelitian ini kajian
terhadap berbagai motif batik termasuk
dalam ranah teks visual.

Pembahasan

Melestarikan Warisan Budaya Tak Benda
(batik) merupakan salah satu upaya bagi
bangsa Indonesia khususnya bagi para
generasi penerus agar kekayaan budaya
yang di miliki tidak akan punah. Indonesia
yang memiliki beragam kebudayaan sudah
patut untuk mestarikannya. Seperti yang
telah diketahui bahwa pada tanggal 2
Oktober 2009, UNESCO salah satu badan
PBB yang menangani bagian pendidikan
dan  kebudayaan telah mengukuhkan
bahwa batik adalah Warisan Budaya Dunia
Tak Benda yang Berasal Asli dari Indonesia.

Mengapa batik disebut  warisan  budaya
dunia tak benda? karena dalam hal ini yang
diwariskan bukanlah benda batiknya, akan
tetapi prosesnya maka dari itu batik disebut
sebagai warisan budaya dunia tak benda.

Sebelumnya  badan UNESCO telah
mengadakan  penelitian  tentang  asal
usul batik.  Pertama, mereka bertanya

pada pembatik yang berada di Malaysia.
Sudah berapa lama membatik, mereka
menjawab sudah 9 tahun. Kedua, UNESCO
memberikan pertanyaan yang sama pada
pembatik Jawa dan beliau menjawab baru 3
tahun. Lalu ditanya lagi, belajar membatik di
mana? beliau menjawab dari ibunya, ibunya
di tanya lagi dan menjawab dari ibu saya,
terus hingga sampai ke eyang buyut beliau.
sedangkan pembatik yang ada di Malaysia
menjawab beliau belajar dari orang Jawa
yang termasuk wilayah Indonesia. Dengan
begitu, batik merupakan asli dari Indonesia.

1. Batik Keraton

Batik keraton (‘bentuk teks® Keraton
Kasepuhan dan Keraton Kanoman) pada

35

awalnya merupakan hasil kecintaan keluarga
keraton pada seni lukis. Dahulu sebelum ada
katun, hasil lukisan masih menggunakan
daun lontar sebagai kanvasnya. Hasil
lukisan pada media daun lontar kemudian
dibawa keluar oleh para abdi dalem. Seiring
berjalannya waktu, batik Cirebon mengalami
perkembangan, media gambar tidak lagi
menggunakan daun lontar, melainkan
menggunakan katun (kain).

Motif Batik Cirebon yang paling terkenal
adalah motif Mega Mendung. Berbentuk
gumpalan-gumpalan awan putih yang
mengumpul. Motif Mega Mendung juga
bermakna kehidupan dunia atas, atau bisa
bermakna kebebasan. Batik yang berasal dari
keraton memiliki warna yang cederung gelap.
Pemakaian warna seperti hitam, merah tua,
coklat menjadi warna yang mendominasi.
Ciri ini yang kemudian membedakan batik
Keraton dengan batik daerah pesisir. Batik
daerah pesisir memiliki warna dasar yang
cerah, seperti biru, hijau, dan merah. Tidak
demikian halnya dengan batik pesisir
atau Trusmi menggunakan motif yang
berhubungan dengan keadaan sekitar, seperti
motif udang, ikan, dan bunga.

Motif batik Cirebon yang berkembang erat
kaitannya dengan simbol-simbol kosmologi,
misalnya motif Taman Arum Sunyaragi,
Wadas Singa, Patran Kangkung, Wadas
Mantingan, Ayam Alas, Supit Udang atau
motif yang selalu dihubungkan dengan Batik
Cirebon adalah motif Mega Mendung.

Motif Batik Taman Arum Sunyaragi di
dalamnya terkandung makna kearifan
kehidupan sosial lokal khususnya di
lingkungan Kasultanan Cirebon. Ornamen-
ornamen yang tergambar di dalamnya
membawa  simbolisasi  tradisi  kreatif
sekaligus spiritual dari Keluarga Sultan.
Taman (sunyaragi) memiliki arti khusus
bagi keluarga Keraton Cirebon saat itu.
Sementara itu Motif Wadasan (wadas=cadas,
batu karang) menyimbolkan makna kekuatan
dan keteguhan. Motif ini sering disandingkan
dengan  ‘mega mendung’, keduanya
merupakan ornamen Batik Cirebon yang
mengadopsi ornamen-ornamen yang banyak



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

terdapat pada barang-barang karya seni
yang dibawa dari Tiongkok. Berbagai unsur
budaya, seni yang dibawa para ‘saudagar’
tersebut memberi warna baru dan melahirkan
konsep Batik Pesisir, sebagaimana dapat
dilihat pada batik Cirebon, termasuk batik
yang dihasilkan daerah pesisir pantai Jawa
lainnya (Pekalongan, Lasem, Tuban dsb).
Contohnya motif Nagasebho (Naga yang
sedang menghadap raja).

Dalam beberapa referensi disebutkan bahwa
motif-motif ‘adaptasi’ (dari budaya asing)
tersebut berawal dari pesanan dari para
sudagar dari tanah seberang, yang kemudian
diminati juga oleh kalangan keraton, dan
diapresiasi dengan pemakaian ornamen-
ornamen (motif) resapan ini sebagai bagian
batik keraton. Akulturasi budaya (salah
satunya terekam dalam motif batik) ini
diperkuat dengan pernikahan Sultan Cirebon
(Sunan Gunung Jati) dengan putri Tiongkok,
bernama Ong Tien Nio, dari negeri Tar Tar.

Secara umum, ragam hias batik keraton
Cirebon dibagi menjadi dua jenis. Yaitu:
pertama, jenis motif yang biasa digunakan
oleh raja dan kerabatnya (ningrat) dengan
ragam hias halus dengan motif rinci. Jenis
kedua, untuk motif yang dikenakan oleh para
abdi dalem dengan ragam hias batik besar
dan kuat.

2. Motif Batik Cirebonan

Masuknya Belanda ke Indonesia kemudian
secara tidak langsung membawa perubahan
pada peran dan fungsi batik dilingkungan
keraton secara umum, termasuk pada Keraton
Cirebon. Batik Keraton mulai bebas dipakai
oleh kalangan biasa tanpa batasan/larangan
pada penggunaan jenis motif tertentu. Ini
diperkuat dengan semakin kentalnya nilai
religius khususnya Islam dalam masyarakat,
dimana dalam Islam tidak dikenal pembedaan
kelas di dalam masyarakat. Warisan Batik
Keraton Cirebon ini, sampai saat ini masih
diproduksi (secara turun-temurun) dan untuk
Batik Cirebon ini satu-satunya daerah yang
dikenal sebagai sentra batik adalah daerah
Trusmi.

Begitu dalamnya orang Jawa memberi

36

3

makna pada busana bahwa: “...qjining
diri gumantung ono ing lati, ajining jiwo
gumantung ono ing busano” Harga diri
terletak dari kualitas bicara seseorang
demikian juga penampilan dan cara berbusana
akan memberi nilai terhadap kualitas
jiwa seseorang. Busana adalah cerminan
identitas, watak, dan kondisi sosial ekonomi
pemakainya, juga merupakan indikator moral
dan budaya suatu bangsa. Bagi mayoritas
masyarakat Cirebon yang beragama Islam,
busana selain alat pelindung tubuh yang
vital (penutup aurat), juga harus bernilai
keindahan dan kesopanan. Kain batik adalah
salah satu busana tradisional Cirebon yang
menjadi komoditas industri seiring dengan
meningkatnya ekonomi masyarakat di akhir
Abad 19 hingga awal abad 20-an.

Batik Cirebon diproduksi dibeberapa tempat
baik dalam kota maupun luar kota Cirebon.
Didalam kota Cirebon batik diproduksi di
lingkungan keraton Kasepuhan, keraton
Kanoman, dan keraton Kacirebonan,
Kaprabonan, serta kampung Kanduruan
yang mayoritas penduduknya etnis Cina.
Sedangkan diluar kota Cirebon terdapat para
pengrajin batik seperti di daerah Plumbon,
Trusmi, Plered, Kalitengah, dan Battembat.
Pengrajin batik juga terdapat di daerah
Paoman Indramayu dan Cigugur Kuningan.
Kini sentra industri Batik Cirebon yang
masih bertahan dipusatkan di desa Trusmi
Kabupaten Cirebon, sehingga masyarakat
menganggap bahwa Batik Cirebon identik
dengan “Batik Trusmi”. Motif batik Cirebon
yang populer diantaranya motif ‘“Wadasan”
dan “Mega Mendung”.

Batik Trusmi berhasil menjadi ikon batik
dalam koleksi kain nasional. Batik Cirebon
sendiri termasuk golongan Batik Pesisir,
namun juga sebagian Dbatik Cirebon
termasuk dalam kelompok batik keraton.
Hal ini dikarenakan Cirebon memiliki tiga
buah keraton yaitu Keraton Kasepuhan
dan Keraton Kanoman, ketiga keraton
Kacirebonan, yang konon berdasarkan
sejarah dari tiga keraton ini muncul beberapa
desain batik Cirebonan Klasik yang hingga
sekarang masih dikerjakan oleh sebagian



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

masyarakat desa Trusmi diantaranya seperti
motif Mega Mendung, Paksi Naga Liman,
Patran Keris, Patran Kangkung, Singa
Payung, Singa Barong, Banjar Balong, Ayam
Alas, Sawat Penganten, Katewono, Gunung
Giwur, Simbar Menjangan, Simbar Kendo
dan lain-lain

Beberapa hal penting yang bisa dijadikan
keunggulan atau juga merupakan ciri khas
yang dimiliki oleh batik Cirebon adalah sbb:
(a) Desain batik Cirebonan yang bernuansa
klasik tradisional pada umumnya selalu
mengikut sertakan motif wadasan (batu
cadas) pada bagian-bagian motif tertentu.
Disamping itu terdapat pula unsur ragam hias
berbentuk awan (mega) pada bagian-bagian
yang disesuaikan dengan motif utamanya;
(b) Batik Cirebonan klasik tradisional selalu
bercirikan memiliki warna pada bagian
latar (dasar kain) lebih muda dibandingkan
dengan warna garis pada motif utamanya;
dan (c) Bagian latar atau dasar kain biasanya
nampak bersih dari noda hitam atau warna-
warna yang tidak dikehendaki pada proses
pembuatan. Noda dan warna hitam bisa
diakibatkan oleh penggunaan lilin batik yang
pecah, sehingga pada proses pewarnaan zat
warna yang tidak dikehendaki meresap pada
kain.

Perkembangan pada masa sekarang,
pewarnaan yang dimiliki oleh batik Cirebonan
lebih beraneka warna dan menggunakan
unsur-unsur warna yang lebih terang dan
cerah, serta memiliki bentuk ragam hias yang
bebas dengan memadukan unsur binatang
dan bentuk-bentuk flora yang beraneka rupa.

Produksi batik Cirebonan pada masa sekarang
terdiri dari batik Tulis, batik Cap dan batik
kombinasi tulis cap. Pada tahun 1990 — 2000
ada sebagian masyarakat pengrajin batik
Cirebonan yang memproduksi kain bermotif
batik Cirebonan dengan teknik sablon tangan
(hand printing), namun belakangan ini teknik
sablon tangan hampir punah, dikarenakan
kalah bersaing dengan teknik sablon mesin
yang dimiliki oleh perusahaan-perusahaan
yang lebih besar.

37

Pertumbuhanbatik Trusmimenurutresponden
bergerak dengan cepat mulai tahun 2000, hal
ini bisa dilihat dari bermunculan showroom-
showroom batik yang berada di sekitar
jalan utama desa Trusmi dan Panembahan.
Pemilik showroom batik Trusmi hampir
seluruhnya dimiliki oleh masyarakat Trusmi
asli walaupun ada satu atau dua saja yang
dimiliki oleh pemilik modal dari luar Trusmi.

Motif Batik Cirebon (Pesisiran)

Berkurangnya nilai-nilai  perlambangan
sejalan dengan berkurangnya nilai seni
batik yang dituntut oleh tradisi ‘kebudayaan
baru’. Nilai baru yang ikut berperan dalam
perkembangan seni batik sebagai seni
klasik ialah nilai ekonomi Batik tidak
lagi semata-mata sebagai pakaian upacara
atau benda pusaka istana. Batik dalam
perkembangannya menjadi jenis pakaian
sehari-hari yang meluas dalam masyarakat
biasa. Dari hal tersebut timbulah kebutuhan
untuk menghasilkan batik yang berlipat
ganda dalam produksinya. Kebutuhan ini
menghasilkan cara baru dalam pengadaan
batik, baik dari teknik maupun manajemen
pemasarannya. Dari segi teknik pengadaan
batik sudah tidak lagi menggunakan teknik
tulis tetapi dengan menggunakan cap
walaupun cap tidak bisa menggantikan batik
tulis. Pola pemasaran juga sudah berubah dari
getok tular pemesanan menjadi manajemen
modern.

Motif batik “Wadasan” dan “Mega
Mendung” merupakan motif batik Cirebon
yang sangat populer saat ini bahkan menjadi
ikon “Batik Cirebonan” yang dikenal
hingga mancanegara.  Motif tersebut
baru muncul secara bebas dalam pasaran
perbatikan Cirebon dimulai pada era tahun
1970-an. Sebelumnya motif Wadasan dan
Megamendung adalah motif batik Keraton
Cirebon yang bersifat “Sakral”. Sepanjang
penelitian penulis berdasarkan foto-foto lama
pakaian para bangsawan Keraton Cirebon di
era tahun 1930-1940-an tidak diketemukan
kedua motif batik tersebut dipakai oleh
para bangsawan Keraton Cirebon saat itu.
Motif batik “Wadasan” berasal dari kata
Wadas masyarakat Cirebon memaknainya



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

“Tanah yang sangat keras” atau “Batu
Cadas”. Inspirasi motif Wadasan didapat
dari panorama alam Cirebon sebagai negeri
pesisir yang banyak dijumpai “Batu Cadas”
atau “Batu Karang” di pantai yang tegar
menahan gempuran ombak lautan. Motif
Wadasan selalu digunakan untuk motif hias
batik “Keratonan” Cirebon. Motif ini selain
sebagai hiasan pembantu juga digunakan
pula sebagai pokok hiasan. Motif batik yang
menggunakan pokok hiasan Wadasan adalah
motif “Rajeg Wesi”, “Wadas Grompol”, dan
“Panji Sumirang”.

Motif batik “Mega Mendung” merupakan
visualisasi dari bentuk “Mega” atau “Awan”,
motif ini merupakan pengaruh kebudayaan
Cina yang merambah ke Cirebon, salah satu
buktinya terdapat pada lukisan-lukisan awan
padapiring Cina yang menempel pada tembok
bangunan Situs Makam Sunan Gunung Jati.
Bentuk awan diolah sedemikian rupa oleh
para seniman dengan gaya tersendiri dengan
bentuk awan yang berlapis-lapis dengan
warna merayang hingga tegas.

Bagi masyarakat Cirebon yang mayoritas
beragama Islam “Motif Wadasan” memiliki
filosofi bahwa dasar agama, keimanan
seseorang atau “Aqidah” harus “Kokoh”
seperti batu cadas, kuat dan tidak goyah
dan selalu istigomah dalam menghadapi
godaan maupun rintangan. Kokohnya
keimanan tersebut seraya mengharap
turunnya keberkahan, dan naungan dari
dzat “Yang Maha Kuasa” yang disimbolkan
dengan “Mega Mendung”. Mega Mendung
juga merupakan simbol akan datangnya
pertolongan dan rezeki berupa “Hujan” yang
akan menyuburkan tanaman dan binatang
ternak serta memberikan rezeki pada para
petani. Lapisan-lapisan warna tegas pada
motif “Mega Mendung” menyimbolkan
pula tingkatan-tingkatan keimanan dan
ketagwaan seorang muslim, serta lapisan-
lapisan kehidupan di jagat raya atau alam
semesta.

Raenide (pembatik berusia 66 tahun)
menuturkan Cirebon kaya dengan motif
batik yang unik, “Ini motif Kembang Arang,
batik yang berbunga namun tidak banyak‘

38

katanya, sambil menunjukkan kain batik
tulis berwarna—warni hasil buatan tangannya.
Singo Barong, adalah batik dengan motif
bergambar Singa. Dan motif-motif seperti
Patran, Kereta Kencana, Seribu Sono,
Sawat Pengantin, Naga Seba, Taman Arum,
Gresikan, Banjar Balong, dan lain-lain
lagi. Satu lembar kain batik, pengerjaannya
membutuhkan waktu yang berbeda-beda,
tergantung tingkat kesulitan motif yang
dibuat, untuk motif Kembang Arang cukup
satu hari dapat diselesaikan, berbeda dengan
Sawat Pengantin bisa menghabiskan waktu
tiga bulan lamanya untuk menyelesaikan
seluruh proses membatik.

KESIMPULAN

Ragam Hias Keraton, benda kuno keraton
yang menunjukkan dengan jelas perpaduan
unsur berbagai agama dan budaya adalah
kereta kencana Singa Barong (kereta kencana
tua canggih pertama buatan Indonesia pada
masanya). Ragam hias dari ketiga agama
juga di tampilkan pada seluruh fisik kereta
singo barong, ragam hias mega mendung,
wadasan, pandan wangi, naga, burung, dan
lain-lain. Motif mega mendung ragam karya
cipta kanjeng Sunan Gunung jati merupakan
perlambangan dunia atas bahwa sebagai umat
manusia agar senantiasa selalu eling dan
waspodo. Ragam hias pada fisik kereta yang
tiga dimensi ini hampir secara keseluruhan
telah didekonstruksikan menjadi karya seni
dua dimensi yaitu motif batik keraton. Ragam
hias Kereta singo barong didekonstruksi
menjadi karya dua dimensi yaitu motif batik
singo barong, motif mega mendung pada
ukiran bodi kereta dituangkan ke dalam karya
batik motif mega mendung. Demikian juga
ragam hias wadasan, pandan wangi, burung
dan lain-lain juga di gunakan sebagai motif
batik keraton Cirebon. Pendekonstruksian
ini tidak berpengaruh pada makna simbolik
baik ragam hias keraton maupun motif
batik keraton. Umumnya batik yang
berasal dari keraton memiliki warna yang
cederung gelap. Pemakaian warna seperti
hitam, merah tua, coklat menjadi warna
yang mendominasi. Ciri ini yang kemudian



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

membedakan batik Keraton dengan batik
daerah pesisir. Batik daerah pesisir memiliki
warna dasar yang cerah, seperti biru, hijau,
dan merah. Tidak demikian halnya dengan
batik pesisir atau Trusmi menggunakan motif
yang berhubungan dengan keadaan sekitar,
seperti motif udang, ikan, dan bunga. Batik
pada masa pemerintahan Kesultanan Cirebon
pada awalnya diperuntukkan bagi raja dan
keluarganya. Sebagai sebuah Kesultanan
Islam, batik saat itu juga erat kaitannya
dengan upacara-upacara keagamaan, penolak
bala dan sebagainya.

Batik Keraton

Motif batik Cirebon yang berkembang pada
saat itu erat kaitannya dengan simbol-simbol
kosmologi. Motif Wadasan menyimbolkan
makna kekuatan dan keteguhan, motif
ini sering disandingkan dengan ‘mega
mendung’, keduanya merupakan ornamen
batik Cirebon yang mengadopsi ornamen-
ornamen yang banyak terdapat pada barang-
barang karya seni yang dibawa dari Tiongkok.
Berbagai unsur budaya, seni yang dibawa
para ‘saudagar’ tersebut memberi warna
baru dan melahirkan konsep Batik Pesisir,
sebagaimana dapat dilihat pada batik Cirebon,
termasuk batik yang dihasilkan daerah pesisir
pantai Jawa lainnya (Pekalongan, Lasem,
Tuban dsb). Secara umum, ragam hias batik
keraton cirebon (dalam pengenaannya)
dibagi menjadi dua jenis. Yaitu: pertama,
jenis motif yang biasa digunakan oleh raja
dan kerabatnya (ningraf) dengan ragam hias
halus dengan motif rinci. Jenis kedua, untuk
motif yang dikenakan oleh para abdi dalem
dengan ragam hias batik besar dan kuat.

Motif Batik Cirebonan

Kain batik adalah salah satu busana tradisional
Cirebon yang menjadi komoditas industri
seiring dengan meningkatnya ekonomi
masyarakat di akhir Abad 19 hinngga awal
abad 20. Saat itu Batik Cirebon diproduksi
dibeberapa tempat baik dalam kota maupun
luar kota Cirebon. Didalam kota Cirebon
batik diproduksi di lingkungan keraton
Kasepuhan, keraton Kanoman, dan keraton
Kacirebonan, Kaprabonan, serta kampung

39

Kanduruan yang mayoritas penduduknya
etnis Cina. Sedangkan diluar kota Cirebon
terdapat para pengrajin batik seperti di
daerah Plumbon, Trusmi, Plered, Kalitengah,
dan Battembat. Pengrajin batik juga terdapat
di daerah Paoman Indramayu dan Cigugur
Kuningan. Kini sentra industri Batik Cirebon
yang masih bertahan dipusatkan di desa
Trusmi  Kabupaten Cirebon, sehingga
masyarakat menganggap bahwa Batik
Cirebon identik dengan “Batik Trusmi”.

Daerah sentra produksi batik Cirebon kini
berada di desa Trusmi Plered Cirebon
yang terletak di luar Kota Cirebon sejauh
4 km menuju arah barat atau menuju arah
Bandung. Batik Trusmi berhasil menjadi
ikon batik dalam koleksi kain nasional. Batik
Cirebon sendiri termasuk golongan Batik
Pesisir, namun juga sebagian batik Cirebon
termasuk dalam kelompok batik keraton.
Hal ini dikarenakan Cirebon memiliki tiga
buah keraton yaitu Keraton Kasepuhan
dan Keraton Kanoman, ketiga keraton
Kacirebonan, yang konon berdasarkan
sejarah dari tiga keraton ini muncul beberapa
desain batik Cirebonan Klasik yang hingga
sekarang masih dikerjakan oleh sebagian
masyarakat desa Trusmi diantaranya seperti
motif Mega Mendung, Paksi Naga Liman,
Patran Keris, Patran Kangkung, Singa
Payung, Singa Barong, Banjar Balong, Ayam
Alas, Sawat Penganten, Katewono, Gunung
Giwur, Simbar Menjangan, Simbar Kendo
dan lain-lain.

Motif Batik Cirebon (Pesisiran)

Batik Cirebonan mempunyai ciri yang
berbeda dengan kelompok batik cirebon
pesisiran. Batik Cirebon Pesisiran sangat
dipengaruhi oleh karakter —masyarakat
pesisiran yang pada umumnya memiliki
jiwa terbuka dan mudah menerima pengaruh
budaya asing. Pada daerah sekitar pelabuhan
biasanya banyak orang asing yang singgah,
berlabuh hingga terjadi perkawinan etnis yang
berbeda (asimilasi), maka batik Cirebonan
Pesisiran  lebih  cenderung  menerima
pengaruh budaya dari luar yang dibawa
oleh pendatang. Motif batik Cirebon (batik
Pesisiran) cenderung menggunakan ragam



Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias

Keraton pada Motif Batik .... (Agus Nursalim)

ISSN 1412-565 X

hias yang tidak menimbulkan syirik yaitu
tidak mensekutukan Tuhan.: Motif Kaligrafi,
Motif geometris, stilasi flora, stilasi flora
dan fauna, pemandangan alam. Motif batik
“Mega Mendung” merupakan visualisasi
dari bentuk “Mega” atau “Awan”, motif ini
merupakan pengaruh kebudayaan Cina yang
merambah ke Cirebon. Bentuk awan diolah
sedemikian rupa oleh para seniman dengan
gaya tersendiri dengan bentuk awan yang
berlapis-lapis. Bagi masyarakat Cirebon
yang mayoritas beragama Islam “Motif
Wadasan” memiliki filosofi bahwa dasar
agama, keimanan seseorang atau “Agidah”
harus “Kokoh™ seperti batu cadas, kuat dan
tidak goyah dan selalu istigomah dalam

menghadapi godaan maupun rintangan.
Kokohnya keimanan tersebut seraya
mengharap turunnya keberkahan, dan

naungan dari dzat “Yang Maha Kuasa” yang
disimbolkan dengan “Mega Mendung”.

DAFTAR PUSTAKA

Alwasilah, A. Chaedar. (2002), Pokoknya Kualitatif,
Rosda, Bandung

Derrida, Jaques. (1974), Of Grammatology, The Jhon
Hopkins University Press.

De’Saussure, Ferdinand. (1974), A Coourse
General Linguitics, Fontana, London

Endah, Asih, (2014). Keraton Kasepuhan: Menapaki
Semangat Pluralisme, Pikiran Rakyat,
Minggu, 24 Agustus2014 , Bandung

in

Habermas, Jurgen. (1990), Modernity An Incomplete

Project, Postmodern Culture, London:
Pluto Press.
Harland, = R.(1987).  Superstructuralism,  The

Philosophy of Structuralism and Post-
structuralism, New York, Rotledge.

Hasanudin (2001), Batik Pesisiran, Melacak Pengaruh
Etos Dagang Santri pada Ragam Hias
Batik, Bandung. Kiblat Buku Utama

Hood, Benny Hoendoro, (2014). Semiotik dan
Dinamika Sosial Budaya, Edisi ke-3
Komunitas Bambu, Depok

Irianto, Bambang R. (2009), Makna Simbolik Batik
Kraton Cirebon, Tidak diterbitkanalen

(2011).
KPG

Pusaka
Pustaka

Batik Pesisir
(Koleksi

Helen,
Indonesia,

Ishwara,

40

Gramedia), Gramedia, Jakarta

Kaplan, David. (1972), Culture Theory, Prentice Hall.
Inc. Englewood Clifts New Jersey, USA

Levin, David Michel. (1988)., The Opening of Vision,
Routlege

Piliang, Yasraf Amir. (1999), Sebuah Dunia Yang
dilipat, Mizan, Bandung

Samsi, Sri Sudewi, (2011), Batik, From The Court
of Java and Sumatra,, Techniques, Motifs
& Pattern Bati Yogya & Solo, Titian
Foundation

Sewan, Susanto S., (1980). Seni Kerajinan Batik

Indonesia, Balai  Penelitian  Batik
dan Kerajinan, Lembaga Penelitian
dan Pendidikan Indusri, Departemen
Perindustrian RI

Sturrock, Jhon. (1979), Structuralisme and Since,
Oxford University Press

Sudjoko. (1972), Hubungan Desain Batik Dengan
Pemasaran, Artikel Seminar, Universita
Trisakti, Jakarta

Baidlowi, (1995) Kisah Walisongo
Penyebar Agama Islam di Tanah Jawa,
Apollo Lestari, Surabaya

Toekio, Soegeng M., (2000). Mengenal Ragam Hias
Indonesia, Angkasa Bandung

Syamsuri,

Yudoseputro, Wiyoso. (2008), Jejak-jejak Seni Rupa
Indonesia Lama, Yayasan Seni Visual
Indonesia, IKJ, Jakarta

Yin, Robert, K. (1991), Research Case Study, Sage
Thousand Oaks Majalah

Anton, (2013). Akulturasi Budaya Batik
Cirebon; Ketika Kerifan Lokal Melebur
Dengan Beragam Budaya,Majalah Sinaya
Edisi II April 2013 BTPN

Dias,



