
27

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

DEKONSTRUKSI MOTIF BATIK KERATON CIREBON: 

PENGARUH RAGAM HIAS KERATON PADA MOTIF BATIK CIREBON

Agus Nursalim1Harry Sulastianto

Art and Educatin Department Faculty of Art And Design

Indonesia University of Education

E-mail: ans.sidiqp@gmail.com

ABSTRAK

Motif batik Keraton Cirebon memiliki makna simbolik dan filosofis yang mengandung pesan moral. Ide dasar 
batik keraton adalah dari ragam hias Keraton Cirebon, naskah dan mushaf Al-qur’an  pada Abad 20. Tekanan dan 

resistensi kebudayaan barat pada dekade 70-an yang bersifat progresif utopis telah mengubur berbagai tradisi dan 

kebudayaan etnik, identitas lokal, subculture, yang dianggap tidak sesuai dengan semangat zaman modern. Arus 

informasi global telah memperkaya cakrawala pengetahuan lokal yang mampu membangkitkan kesadaran lokal  

yaitu kesadaran ontologism diantara kebudayaan plural yang imperialis dan represif yang akan menggiring pada 

krisis identitas. Identitas, menurut Jonathan Rutherfort merupakan satu mata rantai masa lalu dengan hubungan-

hubungan sosial, kultural, dan ekonomi di dalam ruang dan waktu satu masyarakat hidup. Kini motif batik keraton 

telah menjadi identitas batik Cirebon. Penelitian ini bersifat diskriptif kualitatif yang mengkaji hingar bingarnya 

era kebangkitan kembali motif batik keraton Cirebon setelah mengalami ‘mati suri’ selama berpuluh-puluh 

tahun. Permasalahannya adalah: Bagaimana pola ragam hias Keraton Cirebon mengalami dekonstruksi  menjadi 

motif batik keraton Cirebon? Apakah makna filosofis dan makna simbolik motif Batik Keraton mengalami 
dekonstruksi setelah berkembang pesat menjadi batik Cirebon? Teknik Pengumpulan data dilakukan dengan cara: 

observasi, wawancara dan dokumentasi. Sedangkan Analisis data hasil penelitian dilakukan dengan pendekatan 

teori ‘semiotika dekonstruktif’ dari Jaques Derida dan Ferdinand de’Sausure. Kajian terhadap bahasa dan makna 

(petanda) simbolik dilakukan dengan teorinya Ferdinand de’Saussure. Sedangkan; penafsiran makna ‘logos’ 

menggunakan pendekatan teori semiotika dekonstruktif Jaques Derida. Dari hasil  penelitian diperoleh  informasi 

secara akurat dan benar  mengenai proses dekonstruksi bentuk ragam hias ke dalam motif batik keraton hingga 

menjadi ‘building character Batik Cirebon’ beserta makna-maknanya yang telah didukung oleh teori-teori yang 

ada.

Kata kunci: dekonstruksi, motif, batik keraton, Cirebon

ABSTRACT

The batique design of Cirebon Palace has a symbolic meaning and philosophic which contains a moral message. 

The basic idea of Cirebon Palace is decoration style of Cirebon Palace itself, manuscript and Al-Qur’an Mushaf 

on 20th century. The Pressure and resistance of western culture on the 70th decade which has utopian progressive 

characteristic have. Buried several tradition and ethnic culture, local identity, subculture, that is assumed it is not 

suitable with the spirit of modern era. The flow of global information have enriched a heavens of local knowledge 
that can get up local awareness that is ontologism awareness between plural culture which is imperials and 

repressive that also carrying to the crisis of identity. Identity itself according to Jonathan Rutherford was a linking 

of past with social relationship, cultural and economic in a space and time in a societies’ life. Today, batique design 

of the palace had become an identity of Cirebon Palace. The research has descriptive qualitative which study the 

noise resurrection of batique design of Cirebon Palace after being a dead for a while during more than decades. 

The problem is how about the decoration style of Cirebon Palace had ever been deconstruction after grew become 

the batique motif of Cirebon Palace? What is philosophy meaning and symbolic meaning of batique motif of 

Cirebon Palace? The data collecting techniques are observation, interview and documentation. Meanwhile, result 

analysis of research is done by theory approach, “semiotic deconstructive” from Jaques Derida and Ferdinand 

de’ Sausure. The study through languages and meaning (signer) symbolic is done by Ferdinand de’Sausure’s 

theory. Meanwhile: interpretation meaning of ‘logos’ used approach of semiotic deconstructive theory of Jaques 

Derida. From the research outcomes, it is gained information accurately and exactly about the deconstruction 

process of decoration form style into batique motive of the Palace until become “building Character of Batik 

Cirebon” and their meaning supported by the many theories. 

Keywords: deconstruction, motive, Batique Palace, Cirebon



28

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

PENDAHULUAN

Banyak literature mengatakan batik sebagai 

mata dagangan mempunyai pemakai dalam 

jumlah banyak dan mencakup wilayah pasar 

yang luas. Tetapi batik klasik yaitu batik 

yang dipengaruhi oleh nilai tradisi Jawa dan 

didukung oleh kalangan bangsawan keraton 

Yogyakarta dan Surakarta tidak demikian 

halnya. Batik klasik atau batik keraton dibuat 

untuk mewujudkan nilai-nilai budaya Jawa. 

Dalam budaya Jawa khususnya di lingkungan 

keraton terdapat ketentuan-ketentuan yang 

menyangkut keluarga raja dan pejabat keraton 

dalam bertindak, berbicara dan berpakaian 

agar sesuai dengan aturan keraton. Keraton 

memandang perlu untuk membuat aturan 

supaya kedudukan raja tetap kuat dan mutlak. 

Sikap mental yang memperlakukan secara 

khusus orang-orang tertentu karena usia 

atau kedudukannya  dinyatakan  Hasanudin 

(2001:p. 22) sebagai feodalisme: feodalisme 

tampak pada bahasa Jawa yang bertingkat-

tingkat kasar (rendah), sedang dan halus 

(tinggi). 

Aturan keraton yang merupakan upaya 

penghalusan kehidupan dalam sehari-hari di 

keraton tercermin dalam Dasa Sila Keraton 

: ngadi saliro, ngadi busono, ngadi jiwo, 

ngadi logo, wisastro, udo negoro, toto kromo, 

toto coro, susilo, dan utomo. Dalam praktek 

keseluruhan sila itu harus terpadu menjadi 

satu sebagai upaya penghalusan. Philip 

Kitley seorang peneliti berkewarganegaraan 

Belanda  menyatakan bahwa aturan-aturan 

yang melarang corak-corak batik tertentu 

didasarkan atas pertimbangan feodalistik, 

raja mengemukakan bahwa batik telah 

kehilangan sifat-sifat eksklusifitasnya yang 
dahulu, karena kini dibuat oleh perajin Jawa 

(di luar keraton). Pangkal atau kedudukannya 

tidak lagi dihubungkan dengan produk itu 

sendiri, dan rumah tangga kerajaan terpaksa 

membuat rancangan pola dikerjakan secara 

teliti dan terperinci untuk menunjukkan  para 

pemakai batik dari kelurga kerajaan dan 

membedakan mereka dari pemakai yang lain 

(Philip Kitley, 1987).

Pendapat tersebut ditegaskan oleh Sudjoko 

(1983) bahwa salah satu aturan yang 

melarang pemakaian corak batik tertentu 

yang dinyatakan oleh Paku Buwono III 

(Kasunaan Surakarta), sebagai berikut: 

Anadene kang arupo jajarit kang kalebu 

ing larangan ingsun: batik sawat, lan 

batik parang rusak, batik cumangkiri kang 

calacap modang, bangun tulak, lenga 

teleng, daragem, lan tumpal. Anandene 

batik cumangkkirang ingkang acalacap 

lung-lungan atawa kakembangan, ingkang 

ingsun kawenangaken anganggoha papatih 

ingsun, lan sentananingsun kawulaningsun 

wedana.(Adapun jarit yang termasuk dalam 

larangan saya adalah; batik sawat dan 

batik parang rusak, batik cumangkiri yang 

berupa motif modang, bangun tulak, lenga 

teleng, daragem dan tumpal. Adapun batik 

cumangkirang yang berupa motif lung-

lungan, atau kekembangan(motif bunga) saya 

izinkan dipakai para patih saya dan keluarga 

bangsawan dan abdi dalem wedana).

Masa kejayaan batik di keraton Mataram 

(Ngayogyakarta) dan keraton Paku Buwana 

III (Keraton Kasunanan Surakarta) tidak 

diikuti oleh perkembangan batik di keraton 

Cirebon. Justru di masa itu batik keraton 

Cirebon mengalami masa surut dikarenakan 

terjadinya berbagai macam masalah seperti 

kelaparan, wabah penyakit, kerusuhan sosial, 

dan emigrasi masal. Musibah ini terjadi karena 

penjajahan Jepang dan Belanda yang merubah 

pola tanam dari tanaman padi diganti dengan 

tanaman kopi, gula, tarum, teh, dan cengkeh. 

Sehingga Cirebon mengalami masa susah 

yang berkepanjangan. Kegiatan membatik di 

keraton Cirebon dimasa itu beralih ke desa 

Trusmi 7 km ke arah barat untuk menghindari 

permusuhan, para perajin batik Trusmi pada 

awalnya merupakan sekelompok orang yang 

mendalami ilmu tarikat dan tergabung dalam 

sebuah wadah tarikat Naqsabandiah wal 

Qodiriah yang dipimpin Panembahan Trusmi 

yang belakangan dikenal sebagai Pangeran 



29

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

Tjakrabuana: (Irianto, Bambang: 2009).

Berkaitan dengan melunturnya identitas 

ini, ada satu paradoks yang merupakan 

warisan dari wacana pembangunan nasional 

(modernisasi) sejak empat dasa warsa 

terakhir ini. Pembangunan telah membentuk 

intregitas (penyeragaman) sosial dan sistem 

normatif yang berskala nasional yang pada 

gilirannya akan melemahkan sistem normatif 

dan adat yang bersifat lokal. Namun pada 

kenyataannya sistem sosial dan normatif 

yang berskala nasional ini tidak cukup kuat 

untuk menahan pengaruh luar seperti yang 

terjadi pada era informasi pada ekonomi 

global dewasa ini.

Jurgen Habermas dan Ernest Gellner punya 

pandangan yang berbeda mengenai identitas. 

Ia melihat bahwa keutuhan atau bahkan krisis 

identitas sangat tergantung pada adanya 

intregasi sosial dan sistem normatif yang 

memiliki legitimasi dan menjadi konsensus 

dalam satu sistem sosial. Krisis identitas 

muncul ketika struktur sosial menawarkan 

kemungkinan pemecahan masalah yang 

lebih kecil jika dibandingkan dengan yang 

harusnya tersedia bagi satu sistem identitas 

tersebut. Krisis dapat dianggap sebagai 

gangguan terhadap integrasi sistem sosial 

tersebut (Habermas dan Gelner; 1988)

Di dalam wacana pluralisme 

perkembangbiakan identitas-identitas  dan 

perkembang-biakannya dimungkinkan 

sebagai akibat dari melunturnya tabu sebagai 

tapal batas idiologis bagi eksistensi satu 

identitas yang esensial. Tabu sebenarnya 

memiliki fungsi yang sangat sentral dalam 

upaya perumusan dan pembentukan dunia 

wujud, disebabkan fungsinya sebagai 

referensi dalam proses representasi sosial. 

Tabu merupakan satu mekanisme sosial 

yang bersifat abstrak dan berfungsi memberi 

batasan-batasan bagi satu komunitas 

tertentu dalam mengekspresikan atau 

merepresentasikan diri melalui obyek yang 

mereka ciptakan, atau melalui bahasa yang 

mereka ciptakan. Tabu dikonstruksikan 

untuk memberikan rambu-rambu mengenai 

apa yang pantas, kurang pantas dan 

tidak pantas untuk dilihat, dilakukan, 

atau direpresentasikan melalui citraan 

obyek  dalam satu sistem sosial. Tabu 

menjaga integritas satu sistem sosial dan 

kelanggengan satu identitas. Mengendurnya 

nilai moralitas, tabu, spiritual dan mitologis 

telah membuka jalan bagi perkembangan 

bentuk-bentuk kebudayaan dan seni yang 

merupakan ungkapan keinginan untuk 

men’deskonstruksi‘kan dan melepaskan diri 

dari apa-apa yang dianggap normal-yang 

etis, yang intelek, yang estetis. Kebudayaan 

dan seni dalam hal ini melepaskan diri dari 

identitas moral, intelektual dan estetika yang 

esensial dan orisinal namun tetap membawa 

identitas secara diskursif ke dalam identitas 

yang disarati oleh sifat-sifat abnormalitas, 

penyimpangan, pengaburan, penopengan, 

dan pembajakan identitas. Seperti halnya 

perkembangan batik Trusmi yang meroket 

bagai kacang yang meninggalkan kulitnya. 

Batik Trusmi telah mendeskonstruksikan 

keajegan, kemapanan, keberadaan budaya 

keraton yang direpresentasikan dalam motif 

batik kraton. Fenomena penormalan yang 

abnormal sebenarnya sudah berlangsung 

sejak lama, namun ia merupakan unsur 

yang dominan dalam kebudayaan dan seni 

masa kini di Cirebon, maka peruntuhan 

kategori-kategori dan oposisi-oposisi logis 

yang sebelumnya diterima secara umum 

dan pengesahan apa-apa yang abnormal dan 

terlarang menjadi normal dan tidak tabu. 

Pelepasan kebudayaan dan seni dari tabu 

dan normalitas telah membentuk wajah 

kebudayaan dan seni batik Trusmi yang 

mengaburkan identitas dan mengelabuhi 

realitas. 

Permasalahan; yang menjadi pertanyaan 

adalah benarkah perkembangan batik Trusmi, 

batik Plumbon, batik Kenduran, batik 

Paoman (yang tergolong batik Cirebonan) 

dalam memproduksi telah melampaui batas 



30

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

tabu yang dianggap normal-yang etis, yang 

intelek, yang estetis (dari segi teknis, motif 

dan pewarnaan) terhadap kebudayaan keraton 

Cirebon yang di representasikan pada ragam 

hias keraton Cirebon?

Penelitian tentang perkembangan motif batik 

Cirebon kecuali mengkaji tentang berbagai 

motif batik keraton Cirebon dan motif batik 

Cirebon juga menyangkut berbagai kajian 

tentang makna simbolik dan filosofis motif 
batik itu sendiri. Mengkaji mengenai makna 

filosofis dan makna simbolik tentu dilakukan 
dengan suatu pendekatan. Pendekatan tafsiran 

menurut Jhon Sturrock (1979) mengutip 

pendapat Jaques Derrida,  dilakukan dengan 

dua pendekatan. Pertama, pendekatan 

tafsiran retrospektif yaitu upaya-upaya bagi 

rekonstruksi makna atau kebenaran aslinya. 

Ke-dua, tafsiran prospektif, yaitu yang secara 

eksplisit menerima ketidakpastian makna. 

Berkaitan dengan kajian makna filosofis 
dan simbolis motif batik keraton keduanya 

dapat digunakan sebagai pendekatan kajian. 

Pendekatan retrospektif lebih tepat dalam 

kajian logos yaitu disebut kebenaran mutlak. 

Tafsiran prospektif memiliki  pemahaman 

yang lebih bebas tanpa terikat pada dogma. 

Penelitian ini bertujuan mengetahui secara 

mendalam bagaimana pola ragam hias 

Keraton Cirebon mengalami dekonstruksi  

menjadi motif batik keraton Cirebon? Kecuali 

itu penulis juga ingin mengetahui kebenaran 

informasi berkenaan dengan  makna filosofis 
dan makna simbolik motif Batik Keraton yang 

mengalami dekonstruksi setelah berkembang 

pesat menjadi batik Cirebon?

 

METODE PENELITIAN

Penelitian ini bersifat deskriptif, yaitu 

mendeskripsikan karakteristik atau ciri-

ciri kelompok, kejadian atau fenomena 

(Alwasilah, 2002: 151). Terkait dengan 

lingkup dan batasan penelitian, penelitian 

ini tergolong kajian bersifat makro dengan 

membahas berbagai aspek diantaranya; jenis 

motif batik, memahami makna simbolik 

dan makna filosofis motif batik tersebut. 
Penelitian dilakukan di beberapa wilayah 

studi, yaitu di Keraton Kasepuhan Cirebon, 

Keraton Kanoman dan Desa Trusmi sebagai 

pusat pelestarian dan pusat industri batik 

Cirebon. Kecuali itu studi juga dilakukan di 

Keraton Surakarta dan Keraton Kasultanan 

Yogyakarta, di Pasar Klewer Surakarta, 

Pasar Bringharjo Yogyakarta sebagai pusat 

perdagangan batik terbesar di Indonesia serta 

di perpustakaan Keraton Kasunanan, Keraton 

Kasultanan dan perpustakaan Daerah di 

wilayah-wilayah daerah Jawa Barat. 

Berdasarkan permasalahan yang diajukan 

dalam penelitian ini, yang menekankan pada 

makna simbolik dan makna filosofik, kecuali 
itu penelitian ini diarahkan pada pergeseran 

makna yang juga menyangkut masalah 

persepsi sehubungan dengan berbagai 

ragam motif batik Keraton , maka bentuk 

penelitiannya adalah penelitian kualitatif. 

Penelitian ini  menggunakan Pendekatan 

teori Semiotika Dekonstruktif (Derida, 

De’Saussure, 1974) dalam tafsiran 

retrospektif dan prospektif, karena penelitian 

ini terdiri dari beberapa wilayah studi dan 

dalam wilayah semiotika motif batik serta 

pemahaman makna filosofis yang mendalam. 
Maka informasi dari beberapa wilayah 

tersebut akan disatukan dalam analisis 

untuk merumuskan kesimpulan studi, maka 

penelitian ini merupakan penelitian studi 

kasus ganda (Yin, Robet K. 1991). Teknik 

pengumpulan data dilakukan dengan: 

interview, observasi, dan studi dokumentasi, 

ini dilakukan untuk mengumpulkan data yang 

bersumber dari arsip dan dokumen yang ada 

dimana kegiatan tersebut dilakukan. Yang 

dimaksud dokumen dalam penelitian ini 

adalah barang yang tertulis (barang koleksi 

Keraton, motif batik, foto-foto ragam hias, 

dll.) atau terdokumentasikan selain records 

yang tidak disiapkan khusus atas permintaan 

peneliti (Alwasilah, 2002: 155). 



31

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

Anyaman, dan Motif Parang dan Lereng. 

Lebih lanjut Samsi Sudewi (2011), dalam buku 

“Batik From the Court Java and Sumatra, 

menampilkan  contoh motif geometris dalam 

bentuk gambar dan nama motif ”semen”: 

sesuai dengan kelompok-kelompok jenis 

motifnya. Motif ceplok ditampilkan dalam 

76 gambar yang terbagi dalam; semen 3 

(tiga kelompok. Yaitu; (a) semen tumbuh-

tumbuhan (bunga, kuncup; dan daun); (b) 

semen tumbuh-tumbuhan dan binatang; dan 

(c) Semen tumbuhan dan binatang bersayap 

(lar-laran). Kecuali motif ceplok Sudewi 

juga menggambarkan motif kawung dalam 

23 jenis motif kawung. Diantaranya kawung 

picis, kawung sen, kawung sawo kecik, 

kawung sawo pecah, kawung mangurat, 

kawung putrid dan lain-lain. Kecuali motif 

kawung, motif batik tradisional juga terdapat 

motif lain yaitu moyif parang dan motif 

lereng. Motif parang terdiri dari 60 mjenis 

motif, diantaranya motif parang baladewa, 

parang rusak, parang basuki, parang curigo, 

parang gunung paying, parang harjono dan 

lain-lain. Motif lereng terdiri dari 20 motif 

diantaranya; lereng dono tirto, lereng bangun 

ningrat, lereng blambangan, lereng candi 

puro, lereng golang galling, lereng kembang 

barem, lereng modang, lereng udan tritis, 

lereng danatirta dan lain lain. Kecuali itu 

dalam motif batik tradisional juga terdapat 

motif lung-lungan dan motif semen. Motif 

lung-lungan diantaranya; lung-lungan 

anggur, babon angrem, cendrawasih, cuwiri 

solo, gabah sinawur, gajah birowo dan lain 

lain. Motif lung-lungan dan semen terdiri 

dari 60 jenis motif. Kecuali terdiri dari motif 

tumbuh-tumbuhan (buah, daun dan bunga) 

batik tradisional juga terdapat motif wayang, 

diantaranyas; motif pandowo limo ( Punto 

Dewo, arjuno, werkudoro, nakula, sadewa0, 

juga ponokawan (Petruk, Semar, Bagong) 

dan lain-lain. Motif wayang ditampilkan 

dalam 40 motif. 

2. Golongan Motif Geometris

Motif geometris merupakan salah satu motif 

Kajian teori dalam penelitian ini: Batik 

merupakan salah satu jenis kebudayaan asli 

Indonesia yang telah menempuh parjalanan 

yang lama. Dugaan bahwa sejak zaman 

prasejarah pembuatan batik sudah dimulai 

adalah berdasarkan kenyataan bahwa tradisi 

batik kuno sampai sekarang masih dipakai 

dipedalaman yang terasing. Kain simbut 

dari Priangan adalah contoh batik asli yang 

dibuat dari bahan kanji sebagai perintang 

kain yang kemudian dicelup dengan zat 

pewarna alam dari jenis tumbuh-tumbuhan 

sudah dilakukan sejak zaman prasejarah. 

Jika dilihat jenis ragam hiasnya, motif batik 

Indonesia banyak bersumber dari ragam hias 

zaman prasejarah yaitu ragam hias geometris 

dan ragam hias perlabangan (Yudoseputro, 

2009).  Pada zaman Hindu keberadaan 

seni batik makin jelas, bahkan motif batik 

gringsing dan motif ceplok sudah dikenal 

pada kesenian Dongsong dan pedalaman 

Banten. Kecuali itu patung-patung kerajaan 

Singosari dan Majapahit ketika diketemukan 

sudah diwujudkan dengan mengenakan kain 

batik sebagai busana istana.

Sesuai dengan lingkungan seni zaman Hindu 

seni batik merupakan karya seni istana 

dengan pembakuan tradisi yang  diteruskan 

pada zaman Islam. Hasil yang telah dicapai 

zaman Hindu baik dari segi teknik membatik 

maupun estetik diteruskan hingga zaman 

Islam dengan dipengaruhi unsur-unsur 

baru. Pada zaman Hindu desain hiasan 

batik diperkaya dengan motif-motif baru 

selain pengembangan dan penyempurnaan 

berbagai motif geometris dan motif tumbuh-

tumbuhan.

1. Batik Tradisional/Classical Batik

Dalam buku “Seni Kerajinan Btik Indonesia” 

(Susanto, Sewan:1980), disebutkan bahwa 

berdasarkan susunan bentuk ornamen di 

dalam motif batik maka motif-motif batik 

digolongkan dalam 5 kelompok, yaitu: 

Motif Banji (motif Geometris), Motif Semen 

(Motif Ganggong), Motif Ceplokan, Motif 



32

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

yang paling tua digunakan karena sudah ada 

sejak zaman prasejarah. Dalam aplikasinya, 

motif geometris mengembangkan unsur-

unsur seni rupa seperti titik, garis, bidang. 

Yang termasuk dalam golongan Geometris 

adalah: motif banji, motif gangnggong, motif 

anyaman, motif parang dan lereng (Susanto, 

Sewan: 1980. P. 213). Ragam hias geometris 

terbagi kedalam tiga jenis, yaitu: ragam hias 

yang dipakai untuk menghias bagian tepi 

atau pingiran dari suatu benda, motif hias 

geometris yang diterapkan sebagai pengisian 

dari bagian benda pakai, dalam hal ini pada 

permkaan bidangnya, ragam hias geometris 

sebagai inti atau bagian yang berdiri sendiri 

dan merupakan unsur estetik, dalam bentuk 

ornamen arsitektural (Toekio, Soegeng: 

2000. P.38)

Motif geometris sering disebut motif ilmu 

ukur karena motif batik ini memiliki gambar 

yang berulang serta motifnya merupakan 

bentuk bidang simetris. Motif geometris 

cenderung memiliki kesan luwes karena 

dapat diterapkan pada berbagai macam 

benda, tanpa terlihat seperti dipaksakan 

namun mampu menimbulkan kesan indah. 

Motif batik geometris nusantara meliputi: 

Swastika, Banji, pilin atau spiral, Meander, 

Kawung, Tumpal, Ceplokan.

3. Pengertian Makna Simbolis

Batik merupakan seni tradisional. Setiap batik 

memiliki latar belakang, arti perlambangan 

atau makna simbolis yang menjadi dasar 

penciptaan batik tersebut sehingga tatanan 

warna, pola maupun motif pada batik tidak 

bisa sembarangan di ubah. Bahkan suatu 

budaya diciptakan selalu tanpa terlepas dari 

sebuah makna. Umumnya makna budaya 

tersebut diciptakan dengan menggunakan 

simbol-simbol. Dilihat dari pengertian 

simbol secara umum, simbol mencakup 

berbagai aspek yang luas. Karena apabila 

berbicara mengenai simbol, otomatis juga 

akan berbicara mengenai semiotika.

Piliang (2009:11) menyatakan bahwa 

“semiotika adalah ilmu yang mempelajari 

tanda (sign), berfungsinya tanda, dan 

produksi makna. Tanda adalah sesuatu yang 

bagi seseorang berarti sesuatu yang lain. 

Tanda tidak hanya berbentuk sebuah benda”. 

Tanda dalam kehidupan manusia selalu 

menyampaikan suatu informasi sehingga 

mempunyai sifat komunikatif. Merujuk 

teori Pierce dalam Piliang (2009:16), bahwa 

tanda-tanda dalam gambar dapat digolongkan 

ke dalam ikon, indeks, dan simbol. Ikon 

adalah tanda yang mirip dengan objek yang 

diwakilinya. Dapat pula dikatakan, ikon 

adalah tanda yang memiliki ciri-ciri yang 

sama dengan apa yang dimaksudkan. Indeks 

merupakan tanda yang memilik hubungan 

sebab-akibat dengan apa yang diwakilinya 

atau disebut juga tanda sebagai bukti. Simbol 

merupakan tanda berdasarkan konvensi, 

peraturan, atau perjanjian yang disepakati 

bersama. Simbol baru dapat dipahami jika 

seseorang sudah mengerti arti yang telah 

disepakati sebelumnya.

Makna simbolis yang terkandung dalam 

tiap motif batik di berbagai daerah biasanya 

diartikan secara kultural menurut keyakinan, 

kebiasaan atau tradisi, serta cara hidup dari 

masyarakatnya yang sampai sekarang tetap 

bertahan. Dalam membuat sebuah motif 

batik, pengrajin akan menggunakan dasar-

dasar yang diyakini oleh masyarakat untuk 

dijadikan sebuah makna. Sehingga masing-

masing motif batik ditafsirkan sesuai dengan 

makna yang hidup dimasyarakat.

Pemahaman terhadap simbol dapat 

diidentifikasi sebagai kata benda, kata kerja 
dan kata sifat. Simbol sebagai kata benda 

dapat berupa barang, obyek, tindakan dan hal-

hal konkret lain. Simbol sebagai kata kerja 

dapat berfungsi sebagai menggambarkan, 

menyelubungi, mengartikan, menunjukkan, 

memanipulasi, dan menandai. Simbol 

sebagai kata sifat berarti sesuatu yang lebih 

besar, lebih bermakna, lebih bernilai, sebuah 

kepercayaan, dan prestasi. Fungsi simbol 

digunakan untuk menjembatani obyek atau 



33

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

hal-hal yang nyata dengan hal-hal yang 

abstrak yang maknanya melebihi dari makna 

hal yang tampak. Menurut Musman dan 

Arini (2011:7) bahwa “simbol adalah kreasi 

manusia untuk mengejawantahkan ekspresi 

dan gejala-gejala alam dengan bentuk-bentuk 

bermakna, yang artinya dapat dipahami dan 

disetujui oleh masyarakat tertentu”.

4. Semiotika Dekonstruktif

Dekonstruksi adalah istilah yang digunakan 

oleh Jaques Derrida sebagai salah satu bentuk 

pembongkaran terhadap oposisi binner 

seperti ucapan/tulisan. Derrida berpendapat 

bahwa tulisan sebagai alternative dalam 

berpikir bahasa, dengan melepaskan diri 

dari ketergantungan pada ucapan/logos, 

tulisan bisa menjadi sebuah permainan bebas 

unsur-unsur dalam bahasa dan komunikasi.   

Istilah penting lainnya dalam dekonstruksi 

adalah diseminasi. Diseminasi adalah 

keadaan kehampaan makna disebabkan 

telah dibongkarnya petanda/logos. Dengan 

membongkar petanda makna maka lenyap 

pula fungsi komunikasi dari bahasa. Dalam 

ketiadaan petanda/logos maka bahasa 

berkembang lewat energy dan kreativitasnya 

sendiri (Levin, David Michel, 1988:5)

Dalam deseminasi system bahasa yang telah 

dibongkar atau didekonstruksi, berubah 

menjadi suatu penjelajahan anarkhis melalui 

ungkapan bahasa. Bahasa menjadi sebentuk 

subversi dan parodi terhadap semua makna-

makna yang dianggap mapan pada tingkat 

kontrol sosial biasa. Dengan demikian 

dekonstruksi yang telah mampu membongkar 

pandangan dominan dalam semiotika (tanda, 

makna, konsep) tak dapat lagi memfungsikan 

bahasa sebagai wacana sosial, yaitu wacana 

komunikasi bermakna diantara subyek-

subyek (Baudrillard, Jean. 1990:25).

Semiotika sudah dikenal sejak jaman Yunani 

karena semiotik berasal dari bahasa Yunani 

yaitu semion yang berarti tanda. Pada awal 

abad 20 Ferdinand de Saussure mengangkat 

kembali  ilmu semiotika hingga era 

konsumerisme dewasa ini semiotika bahkan 

menjadi ilmu kunci dalam berbagai bidang 

kajian.  Seperti dalam bidang kebudayaan, 

studi sosial, studi media, film, fashion, seni, 
dan barang consumer misalnya. Dalam 

semiotika satu kata memiliki makna tertentu 

di sebabkan adanya kesepakatan sosial di 

antara komunitas pengguna bahasa tentang 

makna tersebut (Culler; 1976, p. 19). 

Setidak-tidaknya ada dua kondisi yang 

melatarbelakangi perbincangan mengenai 

tanda di dalam masyarakat consumer. 

Yasraf Amir Piliang, berpendapat; Pertama, 

perbincangan mengenai tanda dan semiotika 

pada umumnya terpusat pada peranan 

pentingnya dalam arena komunikasi melalui 

komoditi pada masyarakat consumer. 

Sehingga seolah-olah fenomena semiotika 

hanya terdapat pada wacana komoditi 

tersebut (iklan, televise, fashion). Kedua, 

sesungguhnya media menjadi sebuah arena 

perjuangan bagi eksistensi tanda-tanda, dan 

demikian juga arena perjuangan bagi identitas-

identitas. Tanda dan identitas diperjuangkan 

atas dasar kepentingan berbeda-beda yang 

ada pada masyarakat; kepentingan ekonomi, 

politik, budaya, agama. Di dalam masyarakat 

consumer dewasa ini makna-makna yang 

kedua banyak diwarnai oleh sifat-sifat 

glamour, dangkal, material, fulgar, anarkis, 

immoral, transparan lebih banyak menjajah 

di sudut-sudut kehidupan (Piliang, 1999,p. 

262).

Yulia Kristeva melalui semiotika 

revolosionernya mengembangkan kemung-

kinan bentuk pelanggaran, subversi dan 

kreatifitas anti sosial dalam bahasa. Seperti 
halnya Derrida; Kristeva menjadikan 

semiotika structural  Saussure sebagai 

obyek subversi dan pembongkaran, Kristeva 

melihat semiotika Saussurean sebagai obyek 

satu wacana yang hanya menawarkan makna 

tunggal, disebabkan ia dalam menjelajahi 

ruang epistemologisnya, menolak hadirnya 

subyek sebagai agen perubahan dan subversi 

bahasa (Kristeva, Julia; 1980,p.127).

Semiotik dalam pandangan postrukturalis 

tidak lagi menaruh perhatian pada system 

tanda-tanda, melainkan dengan pembentukan 

subyek serta peranannya dalam perubahan 

bahasa. Bagi pemikir postrukturalis, bahasa 

tidak lagi  semata system pembedaan 



34

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

(difference) akan tetapi jejak (defferance); 

penanda dan petanda tidak lagi satu 

kesatuan bagai dua sisi dari selembar kertas, 

melainkan terpisah; petanda tidak begitu saja 

hadir, melainkania selalu didekonstruksi, 

hubungan antara penanda dan petanda tidak 

lagi bersifat simetris dan stabil berdasarkan 

konvensi, akan tetapi terbuka bagi permainan 

bebas penanda (Piliang; 1980,p.266).

Jaques Derrida memandang kecenderungan 

Saussure dalam konsep bahasanya 

untuk bergantung pada referensi makna 

yang mendahului petanda sebagai satu 

kecenderungan dogmatis dan tidak kreatif 

dalam wacana bahasa, karena menutup 

peluang-peluang bagi penafsiran baru. 

Derrida membedakan antara dua pandangan 

tentang tafsiran. Pertama, yang disebutnya 

tafsiran retrospektif, yaitu upaya-upaya bagi 

rekonstruksi makna atau kebenaran asli 

atau awal; Kedua, tafsiran prospektif yang 

secara eksplisit menerima ketidakpastian 

makna (Sturock, John: 1979, p158). Tafsiran 

pertama membentuk ketergantungan pada 

logos, yaitu yang di dalam filsafat disebut 
kebenaran mutlak, ia dapat diterjemahkan 

sebagai wahyu Tuhan sebagai fondasi dari 

segala wacana dalam kehidupan manusia.  

Derida membangun teori semiotikanya yang 

bertolak belakang dengan teori Husserl ; 

“Meaning thus understood is not just meaning 

in the sense that words mean, but in the sence 

that someone means them to mean”(Hartland: 

1987, p.126). bagi Derrida bahasa bersifat 

memenuhi dirinya sendiri (self sufficient) 
dan bahkan terbebas dari manusia. Derrida 

melihat bahasa bersumber dari tulisan 

manusia, menurutnya tulisan adalah bahasa 

yang secara maksimal memenuhi dirinya 

sendiri karena tulisan memenuhi ruang secara 

maksimal pula. Sebagai bahasa, tulisan tidak 

terdapat di dalam pikiran manusia atau di 

dalam gelombang udara, tetapi konkrit di atas 

halaman. Tulisan terlepas dari penulisnya 

begitu berada di ruang halaman, sedangkan 

ketika dibaca tulisan langsung berkaitan 

dan terbuka untuk difahami pembacanya. 

Jadi bahasa yang sebenarnya adalah tulisan, 

bukan suara. Tidak demikian halnya dengan 

pendapat Huserl. Ia menempatkan sumber 

bahasa pada manusia penghasilnya. Bagi 

Huserl sumber bahasa adalah “suara”(voix/

voice). Hood, Benny H.(2014:27).

Bagian lain dari teori yang disusun 

Derrida adalah tentang tanda bahasa dan 

pemaknaannya. Derrida menolak pemikiran 

tentang tanda yang selama ini dipandang 

seakan-akan berlangsung secara murni 

dan sederhana. Bagi Derrida pemaknaan 

mengenai hal yang dimaknai adalah suatu 

proses dengan cara membongkar dan 

menganalisis secara kritis (critical analysis) 

hal yang dimaknai. Bagi Derrida hubungan 

penanda dan petanda tidak bersifat tetap, 

tetapi pada kenyataannya dapat ‘ditunda’ 

untuk memperoleh hubungan yang lain atau 

baru. Oleh karena itu, makna suatu tanda 

diperoleh tidak berdasarkan pembedaan 

antar tanda yang hubungan antar penanda-

petandanya bersifat tetap (statis), tetapi 

dapat berubah-ubah sesuai dengan kehendak 

pemakai tanda. Apa yang terjadi dalam proses 

pemahaman makna tanda bukan sekedar 

karena ada proses ”penundaan”, hubungan 

antara penanda (bentuk tanda) dan petanda 

(makna tanda) untuk menemukan makna 

lain atau makna baru. Proses tersebut dikenal 

sebagai proses dekonstruksi (Hood, Benny 

H.(2014:28).

Hubungan antara petanda-penanda 

disebutnya defferance. Kata ini hanya untuk 

menunjukkan makna tanda bersifat dinamis 

sebagai hasil proses dekonstruksi. Konsep 

defferance merupakan dasar  bagi eksistensi 

sebuah tanda, tetapi selanjutnya tanda tersebut 

harus difahami dalam waktu dan situasi 

yang berbeda-beda sehingga kemudian akan 

terlihat maknanya. Jadi makna tanda tidak 

hanya terjadi dalam satu kali, tetapi pada 

waktu dan situasi yang berbeda-beda dengan 

makna yang berbeda-beda pula. Dari uraian 

tersebut dapat dikatakan bahwa teori yang 

dikemukakan Derrida termasuk dalam ranah 

semiotik.

Apakah konsep Derrida dapat diterapkan 

pada teks bukan sastra? Justru jika pemikiran 

Derrida diterapkan secara konsisten dapat 

diaplikasikan pada setiap jenis teks meskipun 



35

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

bukan sastra. Teks yang dimaksud dalam 

konteks ini termasuk: teks iklan, tulisan 

sejarah, prasasti, arsip, teks politik, teks 

keagamaan, polemic, khotbah, dan pidato 

termasuk pada teks visual seperti; lukisan/

gambar, iklan, film lebih peka terhadap 
proses pemaknaan secara dekonstruksi. 

Sehubungan dengan penelitian ini kajian 

terhadap berbagai motif batik termasuk 

dalam ranah teks visual.

Pembahasan

Melestarikan Warisan Budaya Tak Benda 

(batik) merupakan salah satu upaya bagi 

bangsa Indonesia khususnya  bagi para 

generasi penerus agar kekayaan budaya 

yang di miliki tidak akan punah. Indonesia 

yang memiliki beragam kebudayaan sudah 

patut untuk mestarikannya. Seperti yang 

telah diketahui bahwa pada tanggal 2 

Oktober 2009, UNESCO salah satu badan 

PBB yang menangani bagian pendidikan 

dan kebudayaan telah mengukuhkan 

bahwa batik adalah Warisan Budaya Dunia 

Tak Benda yang Berasal Asli dari Indonesia.  

Mengapa batik disebut warisan budaya 

dunia tak benda? karena dalam hal ini yang 

diwariskan bukanlah benda batiknya, akan 

tetapi prosesnya maka dari itu batik disebut 

sebagai warisan budaya dunia tak benda. 

Sebelumnya badan UNESCO telah 

mengadakan penelitian tentang asal 

usul batik. Pertama, mereka bertanya 

pada pembatik yang berada di Malaysia. 

Sudah berapa lama membatik, mereka 

menjawab sudah 9 tahun. Kedua, UNESCO 

memberikan pertanyaan yang sama pada 

pembatik Jawa dan beliau menjawab baru 3 

tahun. Lalu ditanya lagi, belajar membatik di 

mana? beliau menjawab dari ibunya, ibunya 

di tanya lagi dan menjawab dari ibu saya, 

terus hingga sampai ke eyang buyut beliau. 

sedangkan pembatik yang ada di Malaysia 

menjawab beliau belajar dari orang Jawa 

yang termasuk wilayah Indonesia. Dengan 

begitu, batik merupakan asli dari Indonesia.

1. Batik Keraton

Batik keraton (‘bentuk teks‘ Keraton 

Kasepuhan dan Keraton Kanoman) pada 

awalnya merupakan hasil kecintaan keluarga 

keraton pada seni lukis. Dahulu sebelum ada 

katun, hasil lukisan masih menggunakan 

daun lontar sebagai kanvasnya. Hasil 

lukisan pada media daun lontar kemudian 

dibawa keluar oleh para abdi dalem. Seiring 

berjalannya waktu, batik Cirebon mengalami 

perkembangan, media gambar tidak lagi 

menggunakan daun lontar, melainkan 

menggunakan katun (kain). 

Motif Batik Cirebon yang paling terkenal 

adalah motif Mega Mendung. Berbentuk 

gumpalan-gumpalan awan putih yang 

mengumpul. Motif Mega Mendung juga 

bermakna kehidupan dunia atas, atau bisa 

bermakna kebebasan. Batik yang berasal dari 

keraton memiliki warna yang cederung gelap. 

Pemakaian warna seperti hitam, merah tua, 

coklat menjadi warna yang mendominasi. 

Ciri ini yang kemudian membedakan batik 

Keraton dengan batik daerah pesisir. Batik 

daerah pesisir memiliki warna dasar yang 

cerah, seperti biru, hijau, dan merah. Tidak 

demikian halnya dengan batik pesisir 

atau Trusmi menggunakan motif yang 

berhubungan dengan keadaan sekitar, seperti 

motif udang, ikan, dan bunga.

Motif batik Cirebon yang berkembang erat 

kaitannya dengan simbol-simbol kosmologi, 

misalnya motif Taman Arum Sunyaragi, 

Wadas Singa, Patran Kangkung, Wadas 

Mantingan, Ayam Alas, Supit Udang atau 

motif yang selalu dihubungkan dengan Batik 

Cirebon adalah motif Mega Mendung.

Motif Batik Taman Arum Sunyaragi di 

dalamnya terkandung makna kearifan 

kehidupan sosial lokal khususnya di 

lingkungan Kasultanan Cirebon. Ornamen-

ornamen yang tergambar di dalamnya 

membawa simbolisasi tradisi kreatif 

sekaligus spiritual dari Keluarga Sultan. 

Taman (sunyaragi) memiliki arti khusus 

bagi keluarga Keraton Cirebon saat itu. 

Sementara itu Motif Wadasan (wadas=cadas, 

batu karang) menyimbolkan makna kekuatan 

dan keteguhan. Motif ini sering disandingkan 

dengan ‘mega mendung’, keduanya 

merupakan ornamen Batik Cirebon yang 

mengadopsi ornamen-ornamen yang banyak 



36

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

terdapat pada barang-barang karya seni 

yang dibawa dari Tiongkok. Berbagai unsur 

budaya, seni yang dibawa para ‘saudagar’ 

tersebut memberi warna baru dan melahirkan 

konsep Batik Pesisir, sebagaimana dapat 

dilihat pada batik Cirebon, termasuk batik 

yang dihasilkan daerah pesisir pantai Jawa 

lainnya (Pekalongan, Lasem, Tuban dsb). 

Contohnya motif Nagasebho (Naga yang 

sedang menghadap raja).

Dalam beberapa referensi disebutkan bahwa 

motif-motif ‘adaptasi’ (dari budaya asing) 

tersebut berawal dari pesanan dari para 

sudagar dari tanah seberang, yang kemudian 

diminati juga oleh kalangan keraton, dan 

diapresiasi dengan pemakaian ornamen-

ornamen (motif) resapan ini sebagai bagian 

batik keraton. Akulturasi budaya (salah 

satunya terekam dalam motif batik) ini 

diperkuat dengan pernikahan Sultan Cirebon 

(Sunan Gunung Jati) dengan putri Tiongkok, 

bernama Ong Tien Nio, dari negeri Tar Tar.

Secara umum, ragam hias batik keraton 

Cirebon dibagi menjadi dua jenis. Yaitu: 

pertama, jenis motif yang biasa digunakan 

oleh raja dan kerabatnya (ningrat) dengan 

ragam hias halus dengan motif rinci. Jenis 

kedua, untuk motif yang dikenakan oleh para 

abdi dalem dengan ragam hias batik besar 

dan kuat.

2. Motif Batik Cirebonan

Masuknya Belanda ke Indonesia kemudian 

secara tidak langsung membawa perubahan 

pada peran dan fungsi batik dilingkungan 

keraton secara umum, termasuk pada Keraton 

Cirebon. Batik Keraton mulai bebas dipakai 

oleh kalangan biasa tanpa batasan/larangan 

pada penggunaan jenis motif tertentu. Ini 

diperkuat dengan semakin kentalnya nilai 

religius khususnya Islam dalam masyarakat, 

dimana dalam Islam tidak dikenal pembedaan 

kelas di dalam masyarakat. Warisan Batik 

Keraton Cirebon ini, sampai saat ini masih 

diproduksi (secara turun-temurun) dan untuk 

Batik Cirebon ini satu-satunya daerah yang 

dikenal sebagai sentra batik adalah daerah 

Trusmi.

Begitu dalamnya orang Jawa memberi 

makna pada busana bahwa: “…ajining 

diri gumantung ono ing lati, ajining jiwo 

gumantung ono ing busano” Harga diri 

terletak dari kualitas bicara seseorang 

demikian juga penampilan dan cara berbusana 

akan memberi nilai terhadap kualitas 

jiwa seseorang. Busana adalah cerminan 

identitas, watak, dan kondisi sosial ekonomi 

pemakainya, juga merupakan indikator moral 

dan budaya suatu bangsa. Bagi mayoritas 

masyarakat Cirebon yang beragama Islam, 

busana selain alat pelindung tubuh yang 

vital (penutup aurat), juga harus bernilai 

keindahan dan kesopanan.  Kain batik adalah 

salah satu busana tradisional Cirebon yang 

menjadi komoditas industri seiring dengan 

meningkatnya ekonomi masyarakat di akhir 

Abad 19 hingga awal abad 20-an.

Batik Cirebon diproduksi dibeberapa tempat 

baik dalam kota maupun luar kota Cirebon.  

Didalam kota Cirebon batik diproduksi di 

lingkungan keraton Kasepuhan, keraton 

Kanoman, dan  keraton Kacirebonan, 

Kaprabonan, serta kampung Kanduruan 

yang mayoritas penduduknya etnis Cina. 

Sedangkan diluar kota Cirebon terdapat para 

pengrajin batik seperti di daerah Plumbon, 

Trusmi, Plered, Kalitengah, dan Battembat. 

Pengrajin batik juga terdapat di daerah 

Paoman Indramayu dan Cigugur Kuningan. 

Kini sentra industri Batik Cirebon yang 

masih bertahan  dipusatkan di desa Trusmi 

Kabupaten Cirebon, sehingga masyarakat 

menganggap bahwa Batik Cirebon identik 

dengan “Batik Trusmi”. Motif batik Cirebon 

yang populer  diantaranya motif  “Wadasan” 

dan “Mega Mendung”.  

Batik Trusmi berhasil menjadi ikon batik 

dalam koleksi kain nasional. Batik Cirebon 

sendiri termasuk golongan Batik Pesisir, 

namun juga sebagian batik Cirebon 

termasuk dalam kelompok batik keraton. 

Hal ini dikarenakan Cirebon memiliki tiga 

buah keraton yaitu Keraton Kasepuhan 

dan Keraton Kanoman, ketiga keraton 

Kacirebonan, yang konon berdasarkan 

sejarah dari tiga keraton ini muncul beberapa 

desain batik Cirebonan Klasik yang hingga 

sekarang masih dikerjakan oleh sebagian 



37

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

masyarakat desa Trusmi diantaranya seperti 

motif Mega Mendung, Paksi Naga Liman, 

Patran Keris, Patran Kangkung, Singa 

Payung, Singa Barong, Banjar Balong, Ayam 

Alas, Sawat Penganten, Katewono, Gunung 

Giwur, Simbar Menjangan, Simbar Kendo 

dan lain-lain

Beberapa hal penting yang bisa dijadikan 

keunggulan atau juga merupakan ciri khas 

yang dimiliki oleh batik Cirebon adalah sbb: 

(a) Desain batik Cirebonan yang bernuansa 

klasik tradisional pada umumnya selalu 

mengikut sertakan motif wadasan (batu 

cadas) pada bagian-bagian motif tertentu. 

Disamping itu terdapat pula unsur ragam hias 

berbentuk awan (mega) pada bagian-bagian 

yang disesuaikan dengan motif utamanya; 

(b)  Batik Cirebonan klasik tradisional selalu 

bercirikan memiliki warna pada bagian 

latar (dasar kain) lebih muda dibandingkan 

dengan warna garis pada motif utamanya; 

dan (c)   Bagian latar atau dasar kain biasanya 

nampak bersih dari noda hitam atau warna-

warna yang tidak dikehendaki pada proses 

pembuatan. Noda dan warna hitam bisa 

diakibatkan oleh penggunaan lilin batik yang 

pecah, sehingga pada proses pewarnaan zat 

warna yang tidak dikehendaki meresap pada 

kain.

Perkembangan pada masa sekarang, 

pewarnaan yang dimiliki oleh batik Cirebonan 

lebih beraneka warna dan menggunakan 

unsur-unsur warna yang lebih terang dan 

cerah, serta memiliki bentuk ragam hias yang 

bebas dengan memadukan unsur binatang 

dan bentuk-bentuk flora yang beraneka rupa.

Produksi batik Cirebonan pada masa sekarang 

terdiri dari batik Tulis, batik Cap dan batik 

kombinasi tulis cap. Pada tahun 1990 – 2000 

ada sebagian masyarakat pengrajin batik 

Cirebonan yang memproduksi kain bermotif 

batik Cirebonan dengan teknik sablon tangan 

(hand printing), namun belakangan ini teknik 

sablon tangan hampir punah, dikarenakan 

kalah bersaing dengan teknik sablon mesin 

yang dimiliki oleh perusahaan-perusahaan 

yang lebih besar.

Pertumbuhan batik Trusmi menurut responden 

bergerak dengan cepat mulai tahun 2000, hal 

ini bisa dilihat dari bermunculan showroom-

showroom batik yang berada di sekitar 

jalan utama desa Trusmi dan Panembahan. 

Pemilik showroom batik Trusmi hampir 

seluruhnya dimiliki oleh masyarakat Trusmi 

asli walaupun ada satu atau dua saja yang 

dimiliki oleh pemilik modal dari luar Trusmi.

Motif Batik Cirebon (Pesisiran)

Berkurangnya nilai-nilai perlambangan 

sejalan dengan berkurangnya nilai seni 

batik yang dituntut oleh tradisi ‘kebudayaan 

baru’. Nilai baru yang ikut berperan dalam 

perkembangan seni batik sebagai seni 

klasik ialah nilai ekonomi Batik tidak 

lagi semata-mata sebagai pakaian upacara 

atau benda pusaka istana. Batik dalam 

perkembangannya menjadi  jenis pakaian 

sehari-hari yang meluas dalam masyarakat 

biasa. Dari hal tersebut timbulah kebutuhan 

untuk menghasilkan batik yang berlipat 

ganda dalam produksinya. Kebutuhan ini 

menghasilkan cara baru dalam pengadaan 

batik, baik dari teknik maupun manajemen 

pemasarannya. Dari segi teknik pengadaan 

batik sudah tidak lagi menggunakan teknik 

tulis tetapi dengan menggunakan cap 

walaupun cap tidak bisa menggantikan batik 

tulis. Pola pemasaran juga sudah berubah dari 

getok tular pemesanan menjadi manajemen 

modern. 

Motif batik “Wadasan” dan “Mega 

Mendung” merupakan motif batik Cirebon 

yang sangat populer saat ini bahkan menjadi 

ikon “Batik Cirebonan” yang dikenal 

hingga mancanegara.  Motif tersebut 

baru muncul secara bebas  dalam pasaran 

perbatikan Cirebon dimulai pada era tahun 

1970-an. Sebelumnya motif Wadasan dan 

Megamendung adalah motif batik Keraton 

Cirebon yang bersifat “Sakral”. Sepanjang 

penelitian penulis berdasarkan foto-foto lama 

pakaian para bangsawan Keraton Cirebon di 

era tahun 1930-1940-an tidak diketemukan 

kedua motif batik tersebut dipakai oleh 

para bangsawan Keraton Cirebon saat itu. 

Motif batik “Wadasan” berasal dari kata 

Wadas masyarakat Cirebon memaknainya 



38

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

“Tanah yang sangat keras” atau “Batu 

Cadas”. Inspirasi motif Wadasan didapat 

dari panorama alam Cirebon sebagai negeri 

pesisir yang banyak dijumpai “Batu Cadas” 

atau “Batu Karang” di pantai yang tegar 

menahan gempuran ombak lautan. Motif 

Wadasan selalu digunakan untuk motif hias 

batik “Keratonan” Cirebon. Motif ini selain 

sebagai hiasan pembantu juga digunakan 

pula sebagai pokok hiasan. Motif batik yang 

menggunakan pokok hiasan Wadasan adalah 

motif “Rajeg Wesi”, “Wadas Grompol”, dan 

“Panji Sumirang”.

Motif batik “Mega Mendung” merupakan 

visualisasi dari bentuk “Mega” atau “Awan”, 

motif ini merupakan pengaruh kebudayaan 

Cina yang merambah ke Cirebon, salah satu 

buktinya terdapat pada lukisan-lukisan awan 

pada piring Cina yang menempel pada tembok 

bangunan Situs Makam Sunan Gunung Jati. 

Bentuk awan diolah sedemikian rupa oleh 

para seniman dengan gaya tersendiri dengan 

bentuk awan yang berlapis-lapis dengan 

warna merayang hingga tegas. 

Bagi masyarakat Cirebon  yang mayoritas 

beragama Islam “Motif Wadasan” memiliki 

filosofi bahwa dasar agama,  keimanan 
seseorang atau “Aqidah” harus “Kokoh” 

seperti batu cadas, kuat dan tidak goyah 

dan selalu istiqomah dalam menghadapi 

godaan maupun rintangan. Kokohnya 

keimanan tersebut seraya mengharap 

turunnya keberkahan, dan naungan dari 

dzat “Yang Maha Kuasa” yang disimbolkan 

dengan “Mega Mendung”. Mega Mendung 

juga merupakan simbol akan datangnya 

pertolongan dan rezeki berupa “Hujan” yang 

akan menyuburkan tanaman dan binatang 

ternak  serta memberikan rezeki pada para 

petani. Lapisan-lapisan warna tegas pada 

motif  “Mega Mendung” menyimbolkan 

pula tingkatan-tingkatan keimanan dan 

ketaqwaan seorang muslim, serta lapisan-

lapisan kehidupan di jagat raya atau alam 

semesta.

Raenide (pembatik berusia 66 tahun)  

menuturkan Cirebon kaya dengan motif 

batik yang unik, “Ini motif Kembang Arang, 

batik yang berbunga namun tidak banyak“ 

katanya, sambil menunjukkan kain batik 

tulis berwarna–warni hasil buatan tangannya. 

Singo Barong, adalah batik dengan motif 

bergambar Singa. Dan motif-motif seperti 

Patran, Kereta Kencana, Seribu Sono, 

Sawat Pengantin, Naga Seba, Taman Arum, 

Gresikan, Banjar Balong, dan lain-lain 

lagi. Satu lembar kain batik, pengerjaannya 

membutuhkan waktu yang berbeda-beda, 

tergantung tingkat kesulitan motif yang 

dibuat, untuk motif Kembang Arang cukup 

satu hari dapat diselesaikan, berbeda dengan 

Sawat Pengantin bisa menghabiskan waktu 

tiga bulan lamanya untuk menyelesaikan 

seluruh proses membatik.

KESIMPULAN

Ragam Hias Keraton, benda kuno keraton 

yang menunjukkan dengan jelas perpaduan 

unsur berbagai agama dan budaya adalah 

kereta kencana Singa Barong (kereta kencana 

tua canggih pertama buatan Indonesia pada 

masanya). Ragam hias dari ketiga agama 

juga di tampilkan pada seluruh fisik kereta 
singo barong, ragam hias mega mendung, 

wadasan, pandan wangi, naga, burung, dan 

lain-lain. Motif mega mendung ragam karya 

cipta kanjeng Sunan Gunung jati merupakan 

perlambangan dunia atas bahwa sebagai umat 

manusia agar senantiasa selalu eling dan 

waspodo. Ragam hias pada fisik kereta yang 
tiga dimensi ini hampir secara keseluruhan 

telah didekonstruksikan menjadi karya seni 

dua dimensi yaitu motif batik keraton. Ragam 

hias Kereta singo barong didekonstruksi 

menjadi karya dua dimensi yaitu motif batik 

singo barong, motif mega mendung pada 

ukiran bodi kereta dituangkan ke dalam karya 

batik motif mega mendung. Demikian juga 

ragam hias wadasan, pandan wangi, burung  

dan lain-lain juga di gunakan sebagai motif 

batik keraton Cirebon. Pendekonstruksian 

ini tidak berpengaruh pada makna simbolik 

baik ragam hias keraton maupun motif 

batik keraton. Umumnya batik yang 

berasal dari keraton memiliki warna yang 

cederung gelap. Pemakaian warna seperti 

hitam, merah tua, coklat menjadi warna 

yang mendominasi. Ciri ini yang kemudian 



39

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

membedakan batik Keraton dengan batik 

daerah pesisir. Batik daerah pesisir memiliki 

warna dasar yang cerah, seperti biru, hijau, 

dan merah. Tidak demikian halnya dengan 

batik pesisir atau Trusmi menggunakan motif 

yang berhubungan dengan keadaan sekitar, 

seperti motif udang, ikan, dan bunga. Batik 

pada masa pemerintahan Kesultanan Cirebon 

pada awalnya diperuntukkan bagi raja dan 

keluarganya. Sebagai sebuah Kesultanan 

Islam, batik saat itu juga erat kaitannya 

dengan upacara-upacara keagamaan, penolak 

bala dan sebagainya.

Batik Keraton

Motif batik Cirebon yang berkembang pada 

saat itu erat kaitannya dengan simbol-simbol 

kosmologi. Motif Wadasan menyimbolkan 

makna kekuatan dan keteguhan, motif 

ini sering disandingkan dengan ‘mega 

mendung’, keduanya merupakan ornamen 

batik Cirebon yang mengadopsi ornamen-

ornamen yang banyak terdapat pada barang-

barang karya seni yang dibawa dari Tiongkok. 

Berbagai unsur budaya, seni yang dibawa 

para ‘saudagar’ tersebut memberi warna 

baru dan melahirkan konsep Batik Pesisir, 

sebagaimana dapat dilihat pada batik Cirebon, 

termasuk batik yang dihasilkan daerah pesisir 

pantai Jawa lainnya (Pekalongan, Lasem, 

Tuban dsb). Secara umum, ragam hias batik 

keraton cirebon (dalam pengenaannya) 

dibagi menjadi dua jenis. Yaitu: pertama, 

jenis motif yang biasa digunakan oleh raja 

dan kerabatnya (ningrat) dengan ragam hias 

halus dengan motif rinci. Jenis kedua, untuk 

motif yang dikenakan oleh para abdi dalem 

dengan ragam hias batik besar dan kuat.

Motif Batik Cirebonan

Kain batik adalah salah satu busana tradisional 

Cirebon yang menjadi komoditas industri 

seiring dengan meningkatnya ekonomi 

masyarakat di akhir Abad 19 hinngga awal 

abad 20. Saat itu Batik Cirebon diproduksi 

dibeberapa tempat baik dalam kota maupun 

luar kota Cirebon.  Didalam kota Cirebon 

batik diproduksi di lingkungan keraton 

Kasepuhan, keraton Kanoman, dan  keraton 

Kacirebonan, Kaprabonan, serta kampung 

Kanduruan yang mayoritas penduduknya 

etnis Cina. Sedangkan diluar kota Cirebon 

terdapat para pengrajin batik seperti di 

daerah Plumbon, Trusmi, Plered, Kalitengah, 

dan Battembat. Pengrajin batik juga terdapat 

di daerah Paoman Indramayu dan Cigugur 

Kuningan. Kini sentra industri Batik Cirebon 

yang masih bertahan  dipusatkan di desa 

Trusmi Kabupaten Cirebon, sehingga 

masyarakat menganggap bahwa Batik 

Cirebon identik dengan “Batik Trusmi”. 

Daerah sentra produksi batik Cirebon kini 

berada di desa Trusmi Plered Cirebon 

yang terletak di luar Kota Cirebon sejauh 

4 km menuju arah barat atau menuju arah 

Bandung.  Batik Trusmi berhasil menjadi 

ikon batik dalam koleksi kain nasional. Batik 

Cirebon sendiri termasuk golongan Batik 

Pesisir, namun juga sebagian batik Cirebon 

termasuk dalam kelompok batik keraton. 

Hal ini dikarenakan Cirebon memiliki tiga 

buah keraton yaitu Keraton Kasepuhan 

dan Keraton Kanoman, ketiga keraton 

Kacirebonan, yang konon berdasarkan 

sejarah dari tiga keraton ini muncul beberapa 

desain batik Cirebonan Klasik yang hingga 

sekarang masih dikerjakan oleh sebagian 

masyarakat desa Trusmi diantaranya seperti 

motif Mega Mendung, Paksi Naga Liman, 

Patran Keris, Patran Kangkung, Singa 

Payung, Singa Barong, Banjar Balong, Ayam 

Alas, Sawat Penganten, Katewono, Gunung 

Giwur, Simbar Menjangan, Simbar Kendo 

dan lain-lain.

Motif Batik Cirebon (Pesisiran)

Batik Cirebonan mempunyai ciri yang 

berbeda dengan kelompok batik cirebon 

pesisiran. Batik Cirebon Pesisiran sangat 

dipengaruhi oleh karakter masyarakat 

pesisiran yang pada umumnya memiliki 

jiwa terbuka dan mudah menerima pengaruh 

budaya asing. Pada daerah sekitar pelabuhan 

biasanya banyak orang asing yang singgah, 

berlabuh hingga terjadi perkawinan etnis yang 

berbeda (asimilasi), maka batik Cirebonan 

Pesisiran lebih cenderung menerima 

pengaruh budaya dari luar yang dibawa 

oleh pendatang. Motif batik Cirebon (batik 

Pesisiran) cenderung menggunakan ragam 



40

ISSN 1412-565 X

Dekontruksi Motif Batik Keraton Cirebon: Pengaruh Ragam Hias 

Keraton pada Motif Batik  .... (Agus Nursalim)

hias yang tidak menimbulkan syirik yaitu 

tidak mensekutukan Tuhan.: Motif Kaligrafi, 
Motif geometris, stilasi flora, stilasi flora 
dan fauna, pemandangan alam. Motif batik 

“Mega Mendung” merupakan visualisasi 

dari bentuk “Mega” atau “Awan”, motif ini 

merupakan pengaruh kebudayaan Cina yang 

merambah ke Cirebon. Bentuk awan diolah 

sedemikian rupa oleh para seniman dengan 

gaya tersendiri dengan bentuk awan yang 

berlapis-lapis. Bagi masyarakat Cirebon  

yang mayoritas beragama Islam “Motif 

Wadasan” memiliki filosofi bahwa dasar 
agama,  keimanan seseorang atau “Aqidah” 

harus “Kokoh” seperti batu cadas, kuat dan 

tidak goyah dan selalu istiqomah dalam 

menghadapi godaan maupun rintangan. 

Kokohnya keimanan tersebut seraya 

mengharap turunnya keberkahan, dan 

naungan dari dzat “Yang Maha Kuasa” yang 

disimbolkan dengan “Mega Mendung”. 

DAFTAR PUSTAKA

Alwasilah, A. Chaedar. (2002), Pokoknya Kualitatif, 

Rosda, Bandung

Derrida, Jaques. (1974), Of Grammatology, The Jhon 

Hopkins University Press.

De’Saussure, Ferdinand. (1974), A Coourse in 

General Linguitics, Fontana, London

Endah, Asih, (2014). Keraton Kasepuhan: Menapaki 

Semangat Pluralisme, Pikiran Rakyat, 

Minggu, 24 Agustus2014 , Bandung

Habermas, Jurgen. (1990), Modernity An Incomplete 

Project, Postmodern Culture, London: 

Pluto Press.

Harland, R.(1987). Superstructuralism, The 

Philosophy of Structuralism and Post-

structuralism, New York, Rotledge.

Hasanudin (2001), Batik Pesisiran, Melacak Pengaruh 

Etos Dagang Santri pada Ragam Hias 

Batik, Bandung. Kiblat Buku Utama

Hood, Benny Hoendoro, (2014). Semiotik dan 

Dinamika Sosial Budaya, Edisi ke-3              

Komunitas Bambu, Depok

Irianto, Bambang R. (2009), Makna Simbolik Batik 

Kraton Cirebon, Tidak diterbitkanalen

Ishwara, Helen, (2011). Batik Pesisir Pusaka 

Indonesia, KPG (Koleksi Pustaka 

Gramedia), Gramedia, Jakarta

Kaplan, David. (1972), Culture Theory, Prentice Hall. 

Inc. Englewood Clifts New Jersey, USA

Levin, David Michel. (1988)., The Opening of Vision, 

Routlege

Piliang, Yasraf Amir. (1999), Sebuah Dunia Yang 

dilipat, Mizan, Bandung

Samsi, Sri Sudewi, (2011), Batik, From The Court 

of Java and Sumatra,, Techniques, Motifs 

& Pattern Bati Yogya & Solo, Titian 

Foundation

Sewan, Susanto S., (1980). Seni Kerajinan Batik 

Indonesia, Balai Penelitian Batik 

dan Kerajinan, Lembaga Penelitian 

dan Pendidikan Indusri, Departemen 

Perindustrian RI

Sturrock, Jhon. (1979), Structuralisme and Since,  

Oxford University Press

Sudjoko. (1972), Hubungan Desain Batik Dengan 

Pemasaran, Artikel Seminar, Universita 

Trisakti, Jakarta

Syamsuri, Baidlowi, (1995) Kisah Walisongo 

Penyebar Agama Islam di Tanah Jawa, 

Apollo Lestari, Surabaya

Toekio, Soegeng M., (2000). Mengenal Ragam Hias 

Indonesia, Angkasa Bandung

Yudoseputro, Wiyoso. (2008), Jejak-jejak Seni Rupa 

Indonesia Lama, Yayasan Seni Visual 

Indonesia, IKJ, Jakarta

Yin, Robert, K. (1991), Research Case Study, Sage 

Thousand Oaks Majalah

Dias, Anton, (2013). Akulturasi Budaya Batik 

Cirebon; Ketika Kerifan Lokal Melebur 

Dengan Beragam Budaya,Majalah Sinaya 

Edisi II April 2013 BTPN


