
Trauma Perang Salib dalam Hubungan Islam-Barat

Mohammad Affan
Alumni program master Kajian Timur Tengah (KTT), Prodi Agama dan Lintas Budaya UGM Yogyakarta, 

dan saat ini sedang menyelesaikan studi di Program Pascasarjana UIN SGD Bandung, Prodi Perbandingan Agama.

Alamat email: avans4u@yahoo.co.id

Abstract

The Crusade taking place during two centuries (1095-1291 AD) was the beginning of large-scale 
confrontation between Islam and Western Christianity. Although the Crusades ended eight centu-
ries ago, but it still lingers in the mind of Western Christians and some Muslims. The subsequent 
conflicts between both sides have been always linked to the Crusades. For example, colonialism 
and imprealism of Western to the East during the 18th, 19th, and 20th century is considered as 
a continuation of the Crusades. In addition, the war against terrorism that the United States cam-
paigned for the post September 11, 2001 propagated as the 2nd Crusades. Similarly, the invasion 
of the United States and its allies against Iraq and Afghanistan is refering the arrogances of West 
against Islam. These facts indicate that a huge trauma caused by the Crusades still entrenched 
in the minds of most of the psycho-historical Western and Muslim. Therefore, to promote a har-
monious relationship between the West and Islam, the perceptions and negative images of Islam 
in the eyes of the West and vice versa, should be neutralized. The history has proven that when 
peace and truce conducted during the period of the Crusades, both parties could work together 
in trade and economy. In the current global context, the cooperation must be expanded. Through 
good cooperation and mutual benefit, suspicion and prejudice to each other will eventually fade.

Keywords: Crusades, Islam, the West

Pendahuluan

Sejak Islam hadir pada awal abad ke-7 
Masehi, lambat laun ia mulai menunjuk-
kan pengaruhnya pada bangsa-bangsa 
dan peradaban lain di luar Jazirah Arab, 
tidak terkecuali dua imperium besar ke-
tika itu, Bizantium dan Persia. Puncaknya, 
kurang lebih pada abad ke-8 dan ke-11 M; 
Islam berhasil membawa pengaruh besar 
dari segi politik, sosial, ekonomi, budaya, 
dan yang terpenting ilmu pengetahuan. 
Secara politik, Islam berhasil meruntuh-
kan kekaisaran Bizantium (Romawi 

Timur) yang memiliki hubungan erat de-
ngan Romawi Barat. Keruntuhan Bizan-
tium ini juga merupakan pukulan bagi 
Romawi Barat. Secara agama, penduduk 
di wilayah-wilayah kekuasaan Bizantium 
seperti Suriah, Palestina, Yordania, dan 
Mesir yang sebelumnya merupakan peng-
anut agama Kristen, mengalami konversi 
menjadi pemeluk Islam. Lebih dari itu, 
tempat-tempat suci umat Kristen di Pa-
lestina berada dalam wilayah kekuasaan 
Islam. Kondisi ini menyebabkan kehilang-
an yang berat bagi Barat.1

1 Bernard Lewis, Islam and the West, (New York: Oxford University Press, 1993), hlm. 119-130.



14  SOSIOLOGI REFLEKTIF, Volume 6, Nomor 2, April 2012

Pengaruh Islam terus meluas tidak 
hanya terbatas pada kawasan Asia-Afrika, 
tetapi sampai masuk ke kawasan Eropa 
melalui Spanyol. Kalau Konstantinopel di 
Bizantium adalah benteng Eropa sebelah 
timur, maka Spanyol adalah pintu gerbang 
Eropa bagian barat. Kedua pintu gerbang 
ini telah dimasuki kaum Muslim sejak 
dinasti Bani Umayah, dilanjutkan oleh di-
nasti Abbasiyah, kemudian dinasti Saljuk.2 
Di bawah kekuasaan Islam, Andalusia 
(Spanyol) berkembang menjadi pusat ka-
jian keilmuan seperti filsafat, kedokteran, 
astronomi, dan lain-lain.3 Di Andalusia 
dan di kota-kota pusat peradaban Islam 
seperti Baghdad, Iskandariah (Mesir), 
Antiokia, Harran, dan Jundisapur orang-
orang Eropa banyak belajar di perguruan 
tinggi Islam. Islam menjadi “guru” bagi 
orang Eropa.

Perkembangan Islam yang demikian 
pesat memunculkan kekhawatiran pe-
nguasa-penguasa Eropa yang merasa ter-
saingi dan terancam kekuasaannya oleh 
ekspansi Islam. Akibatnya, kekuasaan 
Islam mulai mendapat reaksi besar dari 
para penguasa Eropa Kristen. Mereka 
melakukan konsolidasi untuk melawan 
ekspansi Islam dengan menggunakan sen-
timen keagamaan yang puncaknya adalah 
meletusnya gerakan “Perang Salib” yang 
berlangsung selama sekitar dua abad (11 
M sampai 13 M). Inilah awal konfrontasi 
terbuka dalam skala besar antara Islam 
dan Barat Kristen. Dua abad berikutnya, 

buntut dari peristiwa Perang Salib terjadi 
tragedi intimidasi terhadap orang-orang 
Islam di Spanyol.4

Tidak dimungkiri, meskipun Perang 
Salib telah berakhir 8 abad silam, na-
mun peristiwa itu tetap membekas dan 
berada dalam kesadaran orang-orang 
Barat Kristen dan sebagian umat Islam. 
Karena itu wajar jika berbagai konflik 
yang terjadi dalam interaksi Islam dan 
Barat pascaperang salib seringkali dikait-
kaitkan dengan peristiwa perang salib. 
Misalnya, kolonialisasi pada abad 18, 19, 
dan 20 yang dilancarkan bangsa-bangsa 
Barat terhadap dunia Timur dianggap 
sebagai kelanjutan Perang Salib. Begitu 
juga dengan perang melawan terorisme 
(Islam) yang dikampanyekan Amerika 
Serikat pascaperistiwa 11 September 2001 
dipropagandakan sebagai Perang Salib 
Jilid II, atau invasi Amerika Serikat dan 
sekutunya terhadap Irak dan Afgani-
stan yang disebut-sebut sebagai bentuk 
arogansi Barat terhadap Islam. Semua itu 
menunjukkan betapa trauma Perang Sa-
lib masih membekas dalam alam pikiran 
psiko-historis sebagian besar bangsa Barat 
dan umat Islam.

Tulisan ini akan mendeskripsikan 
dan menganalisis: faktor-faktor yang me-
nyebabkan terjadinya Perang Salib, sekilas 
rangkaian peristiwa Perang Salib, dan me-
ngapa Perang Salib sering dikaitkan dalam 
konflik yang melibatkan Barat dan Islam. 
Di bagian akhir, tulisan akan ditutup 

2 Lihat Harun Nasution, Islam ditinjau dari berbagai Aspeknya, jilid I, (Jakarta: UI Press, 1985), hal. 52; Badri 
Yatim, Sejarah Peradaban Islam, (Jakarta: Rajawali Press, 2000), hal. 44; dan Musyrifah Sunanto, Sejarah Kebudayaan 
Islam: Perkembangan Intelektual Muslim, (Jakarta: Perkasa, 1991), hal. 18.

3 Madjid Fakhri, Sejarah Filsafat Islam, terj., (Jakarta: Pustaka Jaya, 1986), hal. 356-374.

4 Dalam tragedi di Spanyol ini, umat Islam dihadapkan pada dua pilihan: masuk Kristen atau pergi 
meninggalkan Spanyol. Pengusiran umat Islam itu diikuti dengan pembunuhan massal dan penyiksaan-penyiksaan 
di luar batas kemanusiaan. Hal itu berlangsung dan dilakukan atas nama agama melalui sebuah pengadilan yang 
dikenal dengan Inguisitie. Diperkirakan sekitar tiga juta kaum Muslim dibuang dan dieksekusi oleh pengadilan 
tersebut terhitung sejak jatuhnya Granada sekitar 1492 hingga dekade pertama abad ke-17 Masehi. Lihat Philip K. 
Hitti, History of the Arabs, terj., R. Cecep Lukman Yasin, Dedi Slamet Riyadi (Jakarta: Serambi, 2005), hal. 550. Lebih 
spesifik lagi lihat Muhtar Aziz, Islam di Andalusia dan Hilangnya dari Semenanjung Siberia (Disertasi IAIN Syarif 
Hidayatullah Jakarta, 1990).



dengan proyeksi hubungan Islam dan 
Barat sebagai dampak dari Perang Salib.

Kondisi Eropa Sebelum Perang Salib

Masa sebelum Perang Salib, ketika 
dunia Islam berada dalam puncak per-
adaban, suasana di Barat (Eropa) justru 
sebaliknya. Pusat-pusat kota di Eropa ke-
tika itu hanyalah berupa benteng-benteng 
perkasa yang dihuni bangsa semi Barbarik 
yang belum menggemari tradisi ilmiah.5 
Dalam hal ini R. W. Soutren sebagaimana 
dikutip Karel Stenbrink, memberikan per-
bandingan antara dunia Islam/Timur dan 
dunia Kristen/Barat pada periode 700-1100 
M, bahwa dunia Islam meliputi kota yang 
besar, pusat kerajaan yang mewah, garis 
administrasi yang panjang, kota sebagai 
pusat ilmu dan budaya yang berani dan 
bebas, kebebasan berpikir, cepat sampai 
kemajuan, dan perpustakaan. Sedang-
kan dunia Kristen: masih bersifat agraris, 
terbagi dalam banyak daerah tanpa per-
setujuan, pusat ilmu terletak di pede-
saan, salibat sebagai cita-cita, hierarkis 
(di bawah Paus), lambat untuk maju dan 
hampir tidak ada buku.6

Secara teologis, agama Kristen di Barat 
ketika itu memang sedang mengalami 
perkembangan pesat. Bangsa-bangsa yang 
sebelumnya terkenal bar-bar berhasil di-
kristenkan, seperti bangsa Viking, Slav 
dan Magyar. Ketiga bangsa ini adalah 
kelas petarung bersenjata yang energinya 
sering digunakan untuk berperang satu 
sama lain dan meneror penduduk se-
tempat. Mereka juga dijuluki sebagai ke-
satria penunggang kuda (knights). Seiring 
dengan itu, kedudukan Paus sebagai pe-
mimpin tertinggi agama Kristen semakin 

kuat. Paus berhasil menekan kekerasan 
yang biasa dilakukan bangsa bar-bar 
itu. Besarnya kekuasaan Paus pada abad 
pertengahan juga tampak dari ketidak-
berdayaan raja-raja Eropa untuk menolak 
setiap permintaan Paus. Sebab, raja yang 
menentang keinginan Paus, ia akan di-
kucilkan oleh gereja yang mengakibatkan 
turunnya wibawa raja di mata rakyat.7

Secara sosial, masyarakat Eropa abad 
pertengahan terbagi atas tiga kelompok: 
pertama, kelompok agamawan yang 
terdiri dari orang-orang gereja; kedua, 
kelompok bangsawan yang terdiri dari 
para raja, ahli perang, dan penunggang 
kuda (knights); dan ketiga, kelompok pe-
tani dan hamba sahaya. Dua kelompok 
pertama merupakan kelompok minoritas 
yang secara keseluruhan merupakan in-
stitusi yang berkuasa dipandang dari segi 
sosial-politik yang aristokratis, sedangkan 
kelompok ketiga merupakan mayoritas 
yang dikuasai oleh kelompok pertama dan 
kedua, yang harus bekerja keras terutama 
untuk memenuhi kebutuhan kedua kelom-
pok tersebut.8

Kondisi Kekhalifahan Islam Pra-
Perang Salib

Persentuhan pertama Barat/Kristen 
dengan Timur/Islam terjadi sebagai akibat 
kebijakan-kebijakan ekspansi kekhalifah-
an muslim baru, yang terbentuk setelah 
Nabi Muhammad saw wafat tahun 632 
M. Waktu itu kaum muslim sudah berha-
sil merajut kebudayaannya sendiri. Satu 
abad kemudian, orang-orang Islam telah 
menyeberangi barisan pegunungan antara 
Perancis dan Spanyol, sambil merangkul 
wilayah-wilayah yang membentang dari 

 Mohammad Affan, Trauma Perang Salib dalam Hubungan Islam-Barat 15

5 Ahmad Syafi’i Ma’arif, “Orientalisme Mengapa Dicurigai ?” dalam Jurnal Ulumul Qur’an, vol. 3. No. 2. 
Th. 1992, hal. 3. 

6 Lihat Karel Stenbrink “Berdialog dengan Karya-karya Orientalis” dalam Jurnal Ulumul Qur’an, Vol III, 
No. 2, 1992, hal. 26.

7 Diakses dari “http://id.wikipedia.org/wiki/Perang_Salib,” pada 31 April 2009.

8 Ibid.



16  SOSIOLOGI REFLEKTIF, Volume 6, Nomor 2, April 2012

India Utara sampai ke Perancis Selatan. 
Dua ratus tahun berikutnya, perimbangan 
kekuasaan dan kekuatan antara Eropa 
dan dunia Islam secara meyakinkan ma-
sih berada di tangan kaum muslim, yang 
menikmati pertumbuhan ekonomi besar-
besaran dan mengalami perkembangan 
kebudayaan yang luar biasa. Dari tahun 
750 dan seterusnya, wilayah dinasti 
Abbasiyah dibentuk oleh pemerintahan 
dan kebudayaan Persia-Islam dan semakin 
bertambah dengan dukungan militer dari 
budak-budak Turki yang menjadi tentara.9

Selama abad pertama kekuasaan 
kaum muslim, para peziarah Kristen dari 
Eropa dapat mengunjungi tempat-tempat 
suci agama mereka di Yerusalem dan Ta-
nah Suci. Mereka melakukan perjalanan 
lewat jalan darat melalui Balkan, Anatolia, 
dan Syiria, atau lewat jalur laut menuju 
Mesir atau Palestina, yang semua wila-
yah itu telah berada di bawah kekuasaan 
Islam. Dengan demikian, berita tentang 
gaya hidup yang luar biasa dan tingginya 
kemajuan peradaban dunia Islam sampai 
ke Eropa.10

Pada paruh kedua abad kesebelas, 
Suriah dan Palestina menjadi ajang per-
tarungan yang sengit antara bangsa Turki 
Saljuk yang menguasai dunia Islam Timur 
dan Dinasti Fatimiyah, yang berpusat di 
Mesir. Dinasti Fatimiyah yang menganut 
Syi’ah Ismailiyah, menganut paham yang 
dicap haram oleh Sunni, terutama ka-
rena ideologi Fatimiyah yang bertujuan 
dinamis dan ekspansionis pada satu titik 
mengancam untuk menggulingkan Khali-
fah Abbasiyah yang bermazhab Sunni di 
Baghdad. Turki Saljuk, yang belakangan 

memeluk agama Islam, menempatkan 
diri mereka sebagai pendukung Khalifah 
Abbasiyah dan Islam Sunni, dan melancar-
kan perang berkepanjangan melawan 
Dinasti Fatimiyah.11

Pimpinan Saljuk masih mengandalkan 
dukungan militer dari kerabat mereka 
yang hidup mengembara, yaitu kaum Turki 
nomaden. Mereka ini memiliki hubungan 
yang tidak baik dengan kota-kota di Timur 
Dekat. Para pemimpin mereka memungut 
pajak di kota-kota tersebut, dan lewat kon-
tak ini mereka sering kali mengharapkan 
sedikitnya perhiasan-perhiasan dari pe-
nguasa setempat. Tanggapan warga kota-
kota tersebut terhadap kaum nomaden ini 
menunjukkan sikap yang bertentangan. 
Mereka membutuhkan kaum nomaden 
tersebut untuk perlindungan militer, tetapi 
orang-orang nomaden/asing itu memiliki 
kebiasaan-kebiasaan yang mengganggu 
dan menjengkelkan. Setelah memper-
timbangkan hal tersebut, gelombang kaum 
Turki nomaden yang baru terjadi dalam 
jumlah yang besar dianggap sebagai hal 
buruk yang diperlukan di dalam politik 
masyarakat Islam, karena keahlian militer 
dan semangat keagamaan mereka yang 
tidak tertandingi.12

Namun, realitas kehadiran kaum Turki 
nomaden seringkali sukar ditahan dan 
kota-kota serta wilayah pinggiran Syiria 
dan Palestina, yang segera menanggung 
akibat dari serangan Tentara Salib, banyak 
yang telah menyerah di tangan bangsa 
Turki (yaitu kaum Turki nomaden) dan 
juga menjadi arena pertempuran militer 
berkepanjangan antara pasukan Saljuk 
dan Fatimiyah.13

9 Lihat Carole Hillenbrand, Perang Salib Sudut Pandang Islam, terj., Heryadi, (Jakarta: PT Serambi Ilmu 
Semesta, 2005), hlm. 20.

10 Ibid., hlm. 21.

11 Ibid., hlm. 23.

12 Burhanuddin Daya, Pergumulan Timur Menyikapi Barat: Dasar-dasar Oksidentalisme, (Yogyakarta: Sunan 
Kalijaga Press, 2008), hlm. 237.

13 Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 24.



Situasi politik di sekitar Anatolia (kini 
Turki) juga mengalami destabilisasi di 
masa itu, setelah Bizantium kehilangan 
wilayah penyangganya ke Timur, yang 
dahulunya berada di bawah kekuasaan 
Armenia, yang direbut oleh Turki Saljuk. 
Pamor kekaisaran Bizantium mengalami 
pukulan hebat. Mereka dikalahkan oleh 
bangsa Turki Saljuk yang dipimpin oleh 
Sultan Alp Arslan dalam pertempuran di 
Manzikert pada tahun 1071. Pertempuran 
terkenal ini biasanya dijadikan patokan 
oleh para sejarawan. Setelah itu, gelom-
bang kaum Turki nomaden, yang semakin 
ke Timur semakin longgar ikatannya de-
ngan kekaisaran Saljuk atau terkadang 
sama sekali terlepas dari kekaisaran itu, 
kemudian bergerak semakin cepat melan-
jutkan proses yang telah dimulai abad 
sebelumnya dengan memasuki dan men-
duduki wilayah Armenia dan Bizantium. 
Satu kelompok bangsa Turki di bawah 
pimpinan Sulaiman bin Qutlumush, yang 
keturunan keluarga Saljuk, mendirikan 
negara kecil, pertama di Nicaea (Iznik) dan 
kemudian di Iconium (Konya), yang ke-
mudian berkembang menjadi kesultanan 
Saljuk Rom (istilah kaum muslim untuk 
Bizantium). Kepala negara ini memerin-
tah wilayah-wilayah Anatolia sampai ke-
datangan bangsa Mongol dan masa-masa 
selanjutnya. Kelompok-kelompok bangsa 
Turki lainnya, yang paling utama Dan-
ishmendids, bersaing dengan Saljuk Rom 
di Anatolia dan terkadang mempersulit 
jalur darat dari Konstantinopel ke Syiria 
dan Tanah Suci, yang melewati wilayah 
mereka.14

Dekade terakhir abad kesebelas me-
nunjukkan terjadinya kelemahan, ketidak-
stabilan, dan perpecahan politik umat 
Islam paling besar yang belum pernah 

terjadi sebelumnya. Kematian beruntun 
dan dalam waktu singkat menteri utama 
Saljuk (wazir), Nizham al-Mulk dan Sul-
tan Saljuk, Maliksyah pada tahun 1092, 
yang disusul oleh Khalifah Abbasiyah 
al-Muqtadhi dan Khalifah Fatimiyah al-
Mustanshir pada tahun 1094, menimbul-
kan kekosongan kekuasaan yang sangat 
besar. Pertikaian internal dan perebutan 
kekuasaan di dunia Islam Timur dan 
Mesir terjadi. Perebutan kekuasaan di an-
tara bangsa Saljuk telah menghilangkan 
efektivitas kepemimpinan muslim sunni 
dan mendorong desentralisasi berikutnya 
di Syiria dan kemunculan negara-negara 
kota kecil yang seringkali saling bermu-
suhan. Terus ke Barat, di Mesir Dinasti 
Fatimiyah tidak pernah lagi memiliki 
supremasi seperti yang terjadi pada pa-
ruh pertama abad kesebelas. Mereka le-
bih mementingkan diri sendiri dan sibuk 
bertikai. Dengan demikian dunia Islam 
tidak siap menangkis serangan yang sama 
sekali tidak diduga dan benar-benar tidak 
diperkirakan dari kaum Eropa Barat yang 
akan terjadi.15

Sebab-sebab Terjadinya Perang Salib

Perang Salib (The Crusades) merupa-
kan serangkaian peperangan yang ber-
langsung selama sekitar dua abad dan 
berkecamuk secara bergelombang, yang 
dilancarkan Kristen-Eropa terhadap 
wilayah-wilayah kekuasaan umat Islam. 
Penyebab terjadinya Perang Salib itu sa-
ngat kompleks. Dalam bahasa Philip K. 
Hitti disebut Complexity on causation and 
motivation,16 meliputi motif agama, sosial, 
politik, maupun ekonomi yang semuanya 
berjalin-kelindan. Faktor agama memang 
diaktifkan untuk membangkitkan se-
mangat yang menyeluruh dan kesediaan 

 Mohammad Affan, Trauma Perang Salib dalam Hubungan Islam-Barat 17

14 Ibid., hlm. 25.

15 Ibid., hlm. 25-26.

16 Philip K. Hitti, History of the Arabs, terj. R. Cecep Lukman Yasin, Dedi Slamet Riyadi, (Jakarta: Serambi, 
2005).



18  SOSIOLOGI REFLEKTIF, Volume 6, Nomor 2, April 2012

berkorban. Namun, agama bukanlah satu-
satunya faktor pembangkit perang salib.

Telah disebutkan bahwa Yerusalem di 
Palestina diakui sebagai salah satu tempat 
yang sangat disucikan tidak hanya oleh 
umat Islam dan Yahudi, tetapi juga oleh 
orang Kristen. Para peziarah, terutama 
umat Kristiani dan Yahudi berdatangan 
dari segala penjuru dunia. Sewaktu daerah 
suci Yerusalem dan Palestina berada di 
bawah naungan kekuasaan Islam berabad-
abad lamanya keterbukaan ini masih 
terus berlanjut. Jauh sebelum gelombang-
gelombang besar perang salib bermula, 
tepatnya pada abad kesepuluh dan kese-
belas, perpecahan politik yang menimpa 
dinasti Abbasiyah yang hebat dengan 
pusatnya di Baghdad terus berlangsung.

Pada abad kesebelas, Paus dan keraja-
an-kerajaan Eropa juga mendapat kabar 
tentang kemunduran dan desentralisasi 
kekuasaan militer dan politik umat Islam. 
Seiring dengan itu kabar tentang reputasi 
buruk seorang penguasa Islam, khalifah 
keenam Dinasti Fatimiyah/Al-Hakim, juga 
sampai ke Eropa. Penyiksaan terhadap 
umat Kristen yang tinggal di wilayah 
kerajaannya, yang membentang hingga 
Syiria dan Palestina mencapai puncaknya 
dengan penghancuran Gereja Makam 
Suci di Yerusalem pada tahun 1009-1010. 
Tindakan-tindakan Al-Hakim inilah yang 
dianggap sebagai faktor pendorong me-
ningkatnya keinginan kaum Kristen Eropa 
untuk melancarkan Perang Salib Pertama 
dan menyelamatkan apa yang mereka 
anggap sebagai tempat-tempat suci umat 
Kristen yang berada dalam bahaya.17

Faktor agama ini sebenarnya cukup 
kompleks. Agama Kristen yang sedang 
berkembang pesat di Eropa Barat merasa 
mendapat saingan dari agama Islam yang 
berjaya mengambil alih kekuasaan Bi-
zantium di Timur yang sebelumnya juga 

banyak penduduknya menganut agama 
Kristen, seperti di daerah Syiria, Asia Ke-
cil, dan Spanyol. Spanyol adalah benteng 
Eropa bagian barat dan Konstantinopel 
adalah benteng Eropa sebelah timur. 
Kedua pintu gerbang ini telah digempur 
kaum Muslim sejak dinasti Bani Umayah, 
dilanjutkan oleh dinasti Abbasiyah, ke-
mudian dinasti Saljuk. Oleh karena itu, 
tidak heran kalau Eropa merasa gentar 
menghadapi perkembangan kekuasaaan 
Islam yang dianggapnya sebagai pesaing.

Sementara itu, pada abad ke-11 ke-
dudukan Paus mulai diangap penting. Ia 
menjadi pemimpin semua aliran Kristen, 
baik di Barat maupun di Timur. Ia ber-
ambisi untuk menyatukan semua gereja. 
Pada waktu itu gereja terpecah menjadi 
gereja Barat dan gereja Timur, setelah 
Konferensi Rum pada tahun 869 M dan 
Konferensi Konstantinopel pada tahun 
879 M. Mereka berbeda paham tentang 
roh Kudus. Paus berusaha menundukkan 
gereja ortodoks Timur, tetapi pertentangan 
antara gereja Barat dengan kekaisaran 
Bizantium menghambat niat Paus ini. 
Datanglah peluang emas bagi Paus un-
tuk melaksanakan niatnya itu ketika ada 
permintaan bantuan dari Bizantium untuk 
menghadapi tekanan Turki Saljuk. Peluang 
emas ini dimanfaatkan juga agar Paus 
muncul sebagai pemimpin tunggal un-
tuk semua rakyat Kristen dalam berjuang 
melawan kaum Muslim, dan sekaligus 
bercita-cita menyatukan gereja Timur dan 
gereja Barat, dengan dalih menyelamatkan 
Bizantium dan mengambil alih tanah suci 
di Palestina.

Para ahli sejarah meyakini bahwa 
sentimen agama pertama kali dikobarkan 
oleh Paus Urbanus II melalui khotbah-
nya tanggal 17 Nopember 1095 di Council 
of Clermont yang dihadiri oleh orang-
orang gereja dan raja-raja Eropa. Dalam 

17 Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 21-23. Lihat juga Burhanuddin Daya, Pergumulan, hlm. 236.



khotbahnya itu, Paus menyerukan umat 
Kristen agar berangkat membebaskan 
kota suci Yerusalem dari penindasan 
umat Islam.18 Paus menjanjikan penebusan 
dosa bagi mereka yang gugur dalam pe-
rang suci tersebut atau bagi mereka yang 
berhasil menguasai kota suci Yerusalem.19

Selain faktor agama, Perang Salib 
juga dipicu oleh faktor politik. Kekuasa-
an Bizantium di Syria (Syam) dan Asia 
Kecil semakin terdesak oleh ekspansi 
Dinasti Turki Saljuk. Puncaknya, pada ta-
hun 1071 M. Dinasti Turki Saljuk berhasil 
mengalahkan pasukan Bizantium dalam 
pertempuran yang sangat menentukan 
di Manzikert. Ketika itu, kekaisaran Bi-
zantium memohon bantuan militer pada 
Eropa Barat, termasuk dari Paus yang 
kekuasaannya cukup besar. Pada 1090 M, 
Kaisar Bizantium, Alexius Commenus, 
sekali lagi memohon kepada Eropa setelah 
ia mendengar tekanan Saljuk terhadap 
kaum Kristen Timur Dekat bersamaan de-
ngan kekerasan yang dilakukan penguasa 
Dinasti Fatimiyah Al-Hakim sebagai 
legitimasi.20

Faktor ekonomi juga berperan dalam 
mendorong terjadinya Perang Salib. Ketika 
Eropa melancarkan propaganda perang 
Salib, negara-negara di Eropa sedang 
menghadapi krisis ekonomi. Bukti-bukti 
kemunduran ekonomi pada masa itu an-
tara lain: (1) lenyapnya peredaran mata 
uang emas; (2) menurunnya kegiatan para 
saudagar secara drastis; (3) terhentinya 
peredaran komoditas dari Timur seperti 
rempah-rempah dan sutera; (4) peredar-
an mata uang dikurangi sampai tingkat 
yang paling minimum; (5) kedudukan 

kota-kota yang merosot tajam dan berubah 
menjadi semacam kubu-kubu.21 Dengan 
demikian, kemenangan dalam Perang Sa-
lib diharapkan bisa memulihkan kembali 
perekonomian di Eropa dengan cara me-
nguasai jalur-jalur perdagangan strategis 
di Timur, terutama di laut Mediterania 
yang saat itu dikuasai Islam.

Kondisi sosial di Eropa sebelum di-
mulainya Perang Salib juga memainkan 
peranan yang dominan dalam konflik Pe-
rang Salib ini. Sebagaimana telah disebut-
kan bahwa masyarakat Eropa pada abad 
pertengahan terbagi atas tiga kelompok: 
agamawan, bangsawan, dan kelompok 
petani dan hamba sahaya. Dua kelompok 
pertama merupakan kelompok minoritas 
yang secara keseluruhan merupakan in-
stitusi yang berkuasa dipandang dari segi 
sosial-politik yang aristokratis, sedangkan 
kelompok ketiga merupakan mayoritas 
yang dikuasai oleh kelompok pertama 
dan kedua, yang harus bekerja keras ter-
utama untuk memenuhi kebtuhan kedua 
kelompok tersebut. Karena itu, kelompok 
ketiga ini secara spontan menyambut baik 
propaganda perang Salib. Bagi mereka, 
ada harapan baru untuk memperoleh sta-
tus sosial kehidupan yang lebih layak di 
daerah yang akan dikuasai dalam Perang 
Salib.

Selain itu, sistem masyarakat feodal 
juga menimbulkan konflik sosial yang 
merujuk kepada kepentingan status sosial 
dan ekonomi, misalnya, sebagian bangsa-
wan Eropa bercita-cita, dalam kesempatan 
perang Salib ini, mendapat tanah baru 
di Timur. Hal ini menarik mereka kare-
na tanah-tanah di Timur terkenal subur, 

 Mohammad Affan, Trauma Perang Salib dalam Hubungan Islam-Barat 19

18 Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 26.

19 Lihat Karen Armstrong, Sejarah Tuhan, terj. Zainul Am, cet. XIII, (Bandung: Mizan Pustaka, 2009), hlm. 274. 

20 Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 26. 

21 Ulasan secara gamblang tentang situasi ekonomi di Eropa pada masa sebelum, ketika, dan sesudah 
Perang Salib dapat dibaca dalam Ajat Sudrajat, Rekonstruksi Interaksi Islam dan Barat: Perang Salib dan Kebangkitan 
Kembali Ekonomi Eropa, (Disertasi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta, 2008).



20  SOSIOLOGI REFLEKTIF, Volume 6, Nomor 2, April 2012

udaranya tidak dingin, dan harapan me-
reka bahwa tanah itu aman di banding 
dengan di Eropa yang sering terlibat 
peperangan satu sama lain. Di sisi lain, 
permusuhan yang tidak kunjung padam 
antara pembesar-pembesar feodal telah 
melahirkan pahlawan yang kerjanya ha-
nya berperang. Kepahlawanan dalam ber-
perang adalah kesukaan mereka. Ketika 
propaganda perang Salib dilancarkan, 
mereka bangkit hendak menunjukan 
kepahlawanannya. Kepahlawanan mere-
ka selama ini disalurkan melalui olahraga 
sehingga mereka kurang memperoleh 
kepuasan.22

Periodisasi Perang Salib

Kata Salib merupakan terjemahan dari 
kata Crusade (Inggris), Croisade (Prancis), 
Cruciata (Italia) dan Cruzada (Portugis), 
yang berasal dari kata Crux (Latin) yang 
berarti Cross (Salib). Dalam peperangan 
itu, tentara salib memakai tanda salib yang 
terbuat dari kain merah yang dijahitkan 
pada mantel atau jubah sebagai tanda sta-
tus mereka.23

Ada beberapa penafsiran tentang bera-
pa kali Perang Salib itu terjadi. Batas antara 
Perang Salib yang satu dengan yang lain-
nya secara pasti tidak dapat ditentukan.

1. Perang Salib Pertama (1095-1144)

Periode pertama Perang Salib disebut 
sebagai periode penaklukan. Jalinan 
kerjasama antara Kaisar Alexius dan 
Paus Urbanus II berhasil membangkitkan 
semangat umat Kristen, terutama akibat 
pidato Paus Urbanus II pada tanggal 17 
Nopember 1095, yang intinya mewajibkan 
untuk melakukan Perang Salib bagi umat 
Kristiani.

Pasukan inti Perang Salib terdiri dari 

empat pasukan. Pertama, Godfrey dari 
Bouillon, bersama dengan saudaranya, Eu-
stace dan Baldwin, mengambil rute darat 
melewati Hungaria. Pasukan ini sampai 
di Konstantinopel pada akhir Desember 
1096 M. Kedua, pasukan yang dipimpin 
Bohemond, seorang Norman dari Italia 
Selatan, mengambil rute menyeberangi 
laut Adriatik. Ia sampai di Konstantinopel 
9 April 1097 M. Ketiga, pasukan pimpinan 
Raymond dari Saint-Gilles, Toulouse, yang 
merupakan pasukan paling besar. Ia tiba 
di Konstantinopel 27 April 1097. Keempat, 
pasukan pimpinan Robert dari Flander.24

Dalam perjalanan melalui Anatolia, 
mereka berhasil menaklukkan ibukota 
Saljuk di Iznik pada Juni 1097, dan mem-
buat pasukan Saljuk yang berada di bawah 
pimpinan Sultan Qilij Arslan mengalami 
kekalahan besar dalam pertempuran Do-
rylaeum pada Juli di tahun yang sama. 
Setibanya di Antiokia, Syiria Utara, 
Tentara Salib mengepung kota itu pada 
Oktober 1097. Sekelompok Tentara Salib 
yang memisahkan diri di bawah pimpinan 
Baldwin dari Boulogne menyeberang ke 
kota Edessa yang dikuasai kaum Kristen 
Armenia. Kota itu takluk pada 10 Maret 
1098. Selanjutnya, mereka mendirikan 
negara Tentara Salib pertama di Timur 
Dekat tersebut (biasanya dikenal dengan 
wilayah Edessa).25

Antiokia jatuh ke tangan Tentara Sa-
lib pada Juni 1098. Pada Januari tahun 
berikutnya Kerajaan Antiokia diresmikan 
di bawah pimpinan Bohemond. Sasaran 
utama–Yerusalem–direbut pada 15 Juli 
1099 dan Godfrey menjadi penguasa per-
tama di sana. Negara Tentara Salib ter-
akhir, wilayah Tripoli, didirikan setelah 
kota itu direbut pasukan kaum Frank pada 

22 Ringkasan Disertasi Ajat Sudrajat, Rekonstruksi, hlm. 17.

23 Ibid., hlm. 25.

24 Ibid., hlm. 26.

25 Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 27.



1109. Dengan demikian, empat Kerajaan 
Tentara Salib telah didirikan di Timur 
Dekat, yaitu Yerusalem, Edessa, Antiokia, 
dan Tripoli.26 Namun perlu diingat, meski 
mendapatkan kemenangan gemilang pada 
Perang Salib pertama, Tentara Salib tidak 
mampu menaklukkan salah satu dari dua 
kota utama di kawasan itu, yaitu Aleppo 
dan Damaskus.

Respons umat Islam atas peristiwa 
Perang Salib itu pada awalnya apatis dan 
tetap sibuk dengan masalah internal. 
Dekade-dekade awal abad keduabelas 
merupakan periode perpecahan umat 
Islam yang terjadi besar-besaran. Hanya 
sedikit reaksi militer yang dilakukan atas 
ekspansi kaum Frank itu. Tidak ada pen-
capaian berarti yang diraih kaum muslim 
di kawasan itu. Bukannya menangkis 
ancaman Tentara Salib, para penguasa 
muslim Syiria malah melakukan gencatan 
senjata dengan kaum Frank dan selama 
bertahun-tahun terlibat dalam perebut-
an-perebutan wilayah kecil, sering kali 
dalam bentuk aliansi antara kaum mus-
lim dengan Tentara Salib. Melawan dunia 
Islam yang terpecah dan melemah, kaum 
Frank, sebaliknya, sepanjang tahun-tahun 
tersebut menjadi bertambah kuat dan ber-
kuasa, bergelora dengan fanatisme dan 
motivasi tinggi untuk membangun struk-
tur pertahanan yang akan memastikan ke-
beradaan mereka di kawasan Mediterania 
Timur secara terus menerus.27

Sebenarnya pihak muslim sesekali 
berusaha memerangi Tentara Salib di awal 
abad keduabelas, namun tanpa koordi-
nasi. Beberapa kali ekspedisi dilancarkan 
dari Timur di bawah komando penguasa 
Mosul, Maudud, dan dukungan Sultan 

Saljuk Muhammad (pada 1108, 1111, 1113). 
Ekspedisi-ekspedisi mereka hanya sedikit 
mendapat dukungan dari para penguasa 
Aleppo dan Damaskus, yang kurang suka 
dengan campur tangan pihak Saljuk. Pasu-
kan ekspedisi berikutnya yang dikirimkan 
oleh Muhammad menuju Syiria pada 1115 
dikalahkan secara total oleh gabungan 
antara Tentara Salib dan kaum muslim 
pada pertempuran Danith. Penguasa Ar-
tuqid Turki dari Mardin yang terpencil, 
yang dipanggil oleh rakyat Aleppo un-
tuk membantu mereka melawan kaum 
Frank, mengalahkan Roger dari Antiokia 
pada pertempuran Balath (juga dikenal 
dengan Ladang Darah) pada Juni 1119. Ini 
merupakan kemenangan besar bagi kaum 
muslim, namun hanya sekali itu, dan tidak 
ada kelanjutannya.28

2. Perang Salib Kedua (1145-1148 M)

Perang Salib kedua disebabkan oleh 
jatuhnya Edessa ke tangan Turki. Orang 
yang berjasa dalam penaklukkan kembali 
Edessa dari Tentara Salib adalah Imadud-
din Zengi (1127-1146) yang ketika itu men-
jabat Gubernur Mosul.29 Selama fase ke-
bangkitan kaum muslim berikutnya, putra 
Zengi, Nuruddin (w.1174) menggabungkan 
politik senjata yang kuat dengan propa-
ganda agama yang sangat lihai. Dalam 
konteks ambisi pribadi dan keluarganya, 
Nuruddin secara perlahan menyatukan 
Mesir dan Syiria dan mengepung negara-
negara kaum Frank yang tersisa, yang 
dimulai dengan Antiokia.30

Takluknya Edessa dan rentetannya 
Antiokia terhadap serangan Nuruddin 
telah memicu seruan dan pengiriman 
bala bantuan untuk Perang Salib kedua 
di bawah komando Comrad III, Kaisar 

 Mohammad Affan, Trauma Perang Salib dalam Hubungan Islam-Barat 21

26 Ibid., bandingkan dengan Ajat Sudrajat, Rekonstruksi, hlm. 26.

27 Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 27-28.

28 Ibid.

29 Ajat Sudrajat, Rekonstruksi, hlm. 27. 

30 Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 30. 



22  SOSIOLOGI REFLEKTIF, Volume 6, Nomor 2, April 2012

Jerman, dan Louis VII, Raja Perancis. Pe-
rang Salib kedua ini menemui kegagalan. 
Perang diarahkan ke Damaskus, yang 
waktu itu berada di bawah pimpinan gu-
bernur kota Unur, dan gagal menyerang 
kota itu (yang saat itu bergabung dengan 
Tentara Salib Yerusalem). Perang Salib ter-
sebut gagal, tidak berhasil merebut kem-
bali Edessa atau menghentikan meluasnya 
wilayah kekuasaan Nuruddin.31

Nuruddin menaklukkan Damaskus 
pada 1154 dan mengangkat dirinya sendiri 
sebagai penguasa kaum muslim tertinggi 
di Syiria. Baik Nuruddin maupun Tentara 
Salib, kemudian mengalihkan perhatian 
mereka ke Mesir, dan Dinasti Fatimiyah 
sendiri tengah menderita dan lemah akibat 
perpecahan internal. Ascalon ditaklukkan 
kaum Frank pada 1153 dan beberapa faksi 
di istana Fatimiyah memberikan bantuan 
akomodasi untuk mereka. Sementara yang 
lain meminta bantuan Nuruddin. Pasukan 
kaum muslim yang dikirimkan di bawah 
komando prajurit Kurdi Syirkuh pada 
1168-1169 mencegah para Tentara Salib 
untuk menaklukkan Mesir. Shalahuddin 
(Saladin) al-Ayyubi, keponakan Syirkuh, 
mengambil alih kepemimpinan pasukan 
kaum muslim di Mesir pada Maret 1169, 
setelah pamannya itu meninggal. Dengan 
bertindak secara resmi sebagai pembantu 
Nuruddin, Saladin menguasai Dinasti 
Fatimiyah yang diakhirinya pada 1171. 
Nuruddin telah meletakkan fondasi pe-
nyatuan kaum muslim dan menegaskan 
kembali legitimasi satu-satunya Khalifah 
Abbasiyah yang bermazhab Sunni. Perti-
kaian antara Saladin dan Nuruddin yang 
tampak jelas terlihat saat itu, terhenti de-
ngan wafatnya Nuruddin pada 1174. 32

3. Perang Salib Ketiga (1189-1192 M)

Salahuddin al-Ayyubi atau Saladin 
(1174-1196 M) selanjutnya menjadi pe-
mimpin kaum muslim dalam Perang 
Salib. Ia juga menjadi pemimpin Perang 
Salib yang paling terkenal. Ia mem-
buktikan bahwa dirinya pantas menjadi 
penerus Nuruddin. Sepanjang 1174-1178, 
upaya Saladin banyak dilakukan untuk 
menundukkan musuh-musuhnya dari 
kalangan kaum muslim sendiri dan men-
ciptakan front bersama di Mesir dan Syiria 
melawan para Tentara Salib. Akhirnya, 
pada 1187, Saladin memerangi Tentara Salib 
yang dipimpin oleh Raja Guy dari Lusig-
nan dalam pertempuran besar Hattin pada 
4 Juli dan meraih kemenangan besar atas 
mereka. Panaklukkan kembali wilayah-
wilayah Tentara Salib yang penting se-
perti Acre terus berlanjut. Kemenangan 
Saladin mencapai puncaknya ketika dia 
berhasil merebut kembali Yerusalem pada 
2 Oktober 1187. Pada akhir 1187, hanya be-
berapa bagian kecil kerajaan Latin Yeru-
salem yang masih dikuasai Tentara Salib, 
terutama Titus. Saladin telah menciptakan 
sistem penguasa keluarga kolektif, yaitu 
dengan menempatkan kerabat-kerabatnya 
untuk mengawasi kota-kota dan wilayah-
wilayah utama yang ditaklukkannya, 
sehingga tercipta konfederasi negara-
negara yang bersifat longgar dengan diri-
nya sebagai pemimpin. Sistem ini diikuti 
oleh para penerusnya, Ayyubiyah, yang 
merupakan dinasti keluarganya sendiri.33

Perang Salib ketiga adalah respons 
Eropa atas lepasnya Yerusalem dan ke-
kalahan pada pertempuran Hattin. Paus 
Gregory VIII menyerukan kembali dilaku-
kannya Perang Salib. Tiga raja paling kuat 
dari kaum Kristen Barat Eropa, Frederick 
Barbarossa dari kekaisaran Romawi Suci, 

31 Ajat Sudrajat, Rekonstruksi, hlm. 27; Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 30.

32 Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 31.

33 Ibid., hlm. 31-32.



Philip dari Perancis, dan Richard si Hati 
Singa dari Inggris melancarkan Perang 
Salib ketiga. Perang ini dimulai dengan 
sungguh-sungguh lewat serangan Tentara 
Salib ke Acre yang akhirnya berhasil di-
kuasai Tentara Salib pada 1191. Meskipun 
Tentara Salib meraih kemenangan ini, 
juga beberapa kemenangan lainnya atas 
Saladin, Perang Salib Ketiga berakhir 
dengan gencatan senjata pada 1192, de-
ngan kesepakatan bahwa kaum Frank 
akan menguasai sebagian besar wilayah 
laut, sementara Yerusalem tetap berada 
dalam kekuasaan kaum muslim. Setahun 
kemudian, Saladin wafat, dimakamkan di 
Kairo, di mana terdapat sebuah benteng 
atas namanya sendiri, “Benteng Saladin”. 
Meskipun ia meraih kemenangan di Hat-
tin, merebut kembali Yerusalem untuk 
Islam, dan mempertahankan Mesir tetap 
bersatu bersama dengan kaum muslim 
di kawasan Mediterania timur lainnya, ia 
gagal merebut Titus dan membersihkan 
kawasan Mediterania Timur dari para 
Tentara Salib. Keberhasilannya menghan-
curkan Khalifah Syiah Fatimiyah di Kairo 
menghapuskan permusuhan Sunni-Syiah 
yang berlarut-larut, antara pemerintah 
Mesir di satu pihak dan para penguasa 
Syiria yang beraliran Sunni di sisi lain–
pertikaian yang telah dimanfaatkan oleh 
para Tentara Salib. Dari 1193 seterusnya, 
para Tentara Salib banyak mencurahkan 
perhatian mereka untuk menyerang Me-
sir, dengan keyakinan bahwa negeri itu 
merupakan kunci untuk merebut kembali 
Yerusalem.34

4. Perang Salib Keempat (1202-1204 M)

Perang Salib keempat merupakan 
gagasan Paus Innocent III. Mereka ingin 
mengulang kejayaan pada masa Perang 
Salib pertama. Pada Agustus 1201 M, 

Boniface de Montferrat dan Baldwin IX 
dari Flanders merencanakan penyerangan 
ke Kairo, Mesir. Namun Perang Salib yang 
terkenal ini tidak memerangi umat Islam. 
Atas usulan Philip dari Swabia, Alexius 
yang merupakan anak Kaisar Bizantium 
(Isaac Angelus) membujuk pasukan salib 
untuk membantu dirinya merebut kembali 
Konstantinopel dengan imbalan sejumlah 
uang. Akhirnya, Konstantinopel berhasil 
ditaklukkan pada 6 April 1204 M dan 
menjadi kerajaan Latin Konstantinopel 
(1204-1261).35

5. Perang Salib Kelima (1218-1221 M)

Pada tahun 1218 M, ada tiga armada 
dari Frisia, Perancis, dan Inggris, yang di-
pimpin oleh John dari Brienne mendarat 
di Acre dan bermaksud menaklukkan 
Mesir. Bersamaan dengan itu, kedatangan 
bangsa Mongol dari Timur menghadirkan 
ancaman yang lebih besar terhadap dunia 
Islam. Gerakan tiga pasukan ini mengejut-
kan kaum Muslim yang tidak memperki-
rakan akan terjadinya serangan. Saudara 
Saladin, al-‘Adil, masih menjadi Sultan 
Mesir ketika Perang Salib Kelima mulai 
terjadi di Delta Nil. Pada bulan Agustus 
1218 M, kota Damietta dapat dikuasai pa-
sukan salib. Dari Damietta meraka terus 
menuju ke Mesir yang saat itu sedang ter-
jadi kekacauan politik. Al-Kamil, putra al-
‘Adil berhasil menghadang pasukan salib 
dan merebut kembali Damietta pada 1221. 
Tentara salib akhirnya menandatangani 
gencatan senjata selama delapan tahun 
dan segera meninggalkan Mesir.36

6. Perang Salib Keenam (1228 M) atau 
Perang Salib Bersahabat

Pada tahun 1228, Frederick II dari Si-
cilia tiba di Palestina untuk melancarkan 
Perang Salib. Sultan Ayyubiyah al-Kamil, 
yang terancam oleh pertikaian internal 

 Mohammad Affan, Trauma Perang Salib dalam Hubungan Islam-Barat 23

34 Ibid., hlm. 32-33.

35 Ibid., hlm. 33. Lihat juga Ajat Sudrajat, Rekonstruksi, hlm. 29.

36 Ibid., hlm. 34. Lihat juga Ajat Sudrajat, Rekonstruksi, hlm. 30.



24  SOSIOLOGI REFLEKTIF, Volume 6, Nomor 2, April 2012

keluarga, lebih memilih berunding dari-
pada berperang dan membuat perjanjian 
dengan Frederick setahun kemudian, de-
ngan menyerahkan Yerusalem, Bethlehem, 
Nazareth, dan distrik-distrik lain ke ta-
ngan Tentara Salib. Penyerahan Yerusalem 
membuat al-Kamil dikritik keras oleh ber-
bagai kalangan kaum muslim.37 Sementara 
itu, Frederick II juga dikucilkan oleh Paus 
Gregory IX karena mau berkompromi de-
ngan al-Kamil. Dalam perundingan damai 
ini disepakati gencatan senjata selama 
sepuluh tahun.38

7. Perang Salib Ketujuh (1248-1254 M)

Yerusalem diserang secara besar-besa-
ran pada 1244 oleh pasukan Khawarazmi 
yang jauh di Asia Tengah, yang terusir 
oleh invasi Mongol dan bergerak ke arah 
Barat dengan kemarahan, memanfaat-
kan situasi lemah di Yerusalem. Mereka 
menaklukkan dan merebutnya. Sesudah 
itu, Yerusalem kembali dalam kekuasaan 
Islam. Peristiwa ini mengejutkan Eropa 
Kristen. Oleh karena itu, Raja Louis IV 
dari Perancis menyampaikan minatnya 
untuk memimpin perang salib baru, Paus 
memberikan dukungan dengan sangat 
antusias.39

Tentara Salib di bawah pimpinan 
Louis IV berhasil merebut Damietta pada 
Mei 1249 dan selanjutnya bergerak menuju 
Kairo bersama pasukan suadara ketiga 
Louis, Alphonse dari Poitiers. Mereka 
menuju ke al-Mansura pada Nopember 
1249 M. Awalnya, Louis IV berhasil me-
matahkan pertahanan kaum Muslim. 
Namun dalam serangan kaum Muslim 
Februari 1250 pasukan Louis berhasil 
dikalahkan. Pada bulan April 1250 M, 

Louis dan pasukannya hancur total, me-
reka yang masih hidup ditawan oleh kaum 
Muslim.40

8. Perang Salib Kedelapan (1270 M)

Sultan Mamluk Baybars (w.1277), raja 
yang sangat tegas dan keras, merupakan 
tokoh utama yang memulai proses peng-
usiran kaum Frank. Setelah ia berhasil 
menyatukan Syiria dan Palestina, para 
Tentara Salib hanya bisa memberikan 
perlawanan kecil-kecilan. Baybars me-
lancarkan tiga operasi militer besar. 
Sepanjang tahun 1265-1271, Baybars me-
naklukkan banyak wilayah yang dikuasai 
kaum Frank, termasuk Antiokia pada 
1268 dan Krak des Chevaliers pada 1271. 
Keberhasilan-keberhasilan ini dilanjutkan 
oleh sultan-sultan Mamluk berikutnya. 
Sultan Qalawun (w.1290) merebut Marqab 
dan Maraclea pada 1285 dan Tripoli pada 
1289.41

Setelah mendengar penghancuran 
Antiokia oleh kaum Muslim pada tahun 
1268 M, Louis IV bersedia untuk kembali 
memimpin Perang Salib. Keberangkatan 
Louis IV untuk kedua kalinya menandai 
dimulainya Perang Salib Kedelapan. Ber-
sama dengan pasukan yang besar Louis 
kembali berlayar dari pelabuhan Aigus-
Mortes pada 1270 M. Ekspedisi kali ini 
diarahkan ke Tunisia. Tujuan utamanya 
adalah membantu sisa-sisa tentara salib 
yang berada di Syria.42

Perang pun terjadi antara kaum Mus-
lim dengan tentara salib pada bulan Agus-
tus. Tetapi tentara salib tampaknya sudah 
kelelahan dan tidak mampu bertahan le-
bih lama lagi di Tunisia. Jumlah mereka se-
makin berkurang akibat terserang wabah 

37 Ibid., hlm. 34-35.

38 Ajat Sudrajat, Rekonstruksi, hlm. 31.

39 Ibid., hlm. 31-32. Lihat juga Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 35.

40 Ibid.

41 Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 37-38.

42 Ajat Sudrajat, Rekonstruksi, hlm. 32.



penyakit disentri yang ganas. Akhirnya 
mereka pun mundur meninggalkan 
Tunisia.43

9. Perang Salib Kesembilan (1290-1291 M)

Pada tahun 1290 M sebuah armada 
Perang Salib berlayar dari Italia menuju 
Acre. Tentara salib itu dengan membabi 
buta menyerang para pedagang yang ada 
di jalan-jalan kota Acre, bahkan sebagian 
korban dalam peristiwa itu juga ada orang-
orang Kristen.44

Kaum Muslim di bawah komando Sul-
tan al-Asyraf Khalil (w.1293), setelah me-
lakukan pengepungan selama beberapa 
minggu, tanggal 17 Juni 1291 M, al-Asyraf 
berhasil memasuki kota Acre.45 Sultan 
al-Asyraf menaklukkan wilayah-wilayah 
kekuasaan Tentara Salib yang tersisa dan 
operasi militer yang dilancarkannya men-
capai puncaknya dengan jatuhnya Acre 
pada 18 Mei 1291, suatu peristiwa yang 
dianggap menandai berakhirnya kekuasa-
an pasukan salib di kawasan Mediterania 
timur, dan dengan hengkangnya tentara 
salib dari pelabuhan-pelabuhan yang ma-
sih mereka kuasai seperti Titus, Sidon, dan 
Beirut.46

Terdapat berbagai ekspedisi militer 
lain yang disebut juga dengan istilah 
Perang Salib/Crusade, kadang-kadang se-
cara formal. Sebagian peperangan yang 
ditujukan terhadap kaum non Kristen 
(seperti terhadap kaum Moorish Spanyol 
dan orang-orang Slav, sebagian terhadap 
kelompok sempalan/bid’ah, seperti kaum 
Albigensians), juga ada yang ditujukan 
terhadap raja-raja yang menentang Paus. 
Lebih lanjut ada juga berbagai ekspedisi ke 

Timur Jauh. Dalam tahun 1464 Pius II gagal 
memperoleh dukungan untuk membukti-
kan usaha terakhir dalam meningkatkan 
Perang Salib di wilayah itu. 47

Sebetulnya, tidak begitu tegas dapat 
dikatakan, kapan perang-perang salib itu 
berakhir. Menarik, apa yang dikatakan 
oleh Jendral Edmund Henry Allenby 
pimpinan pasukan Inggris, pada saat ia 
memasuki Yerusalem tahun 1917, di era 
Perang Dunia I. Waktu ia memasuki Kota 
Kairo, dia sengaja menuju dan mema-
suki benteng makam Sultan Saladin dan 
menghentak-hentakkan kakinya di pusara 
Saladin sambil meneriakkan “hanya se-
karang saatnya Perang Salib berakhir”. 
Dan dua puluh tahun sebelumnya, Kaisar 
Jerman, Wilhelm II, mencoba memasuki 
Yerusalem dengan menunggang kuda dan 
berpakaian seperti seorang Tentara Salib 
Abad Pertengahan.48

Penutup: Warisan Perang Salib

Perang-perang Salib, yang dimaknai 
sebagai “Perang Suci”, yang menjanjikan 
“surga” bagi para martyr dan syuhada yang 
menjadi korbannya, adalah fakta sejarah. 
Selama dua abad perang-perang salib 
berkecamuk, sulit diukur siapa kalah siapa 
menang secara absolut. Namun, dia pantas 
untuk selalu dikenang, bukan untuk di-
ulang. Darinya banyak yang dapat dijadi-
kan pembelajaran. Manusia pengobar pe-
rang, berarti mengikuti tesis setan, bukan 
tesis Tuhan. Eropa khususnya dan Barat 
pada umumnya sudah memetik hikmah 
yang luar biasa dari tragedi-tregedi pe-
rang yang memenuhi lembaran-lembaran 
sejarah mereka.

 Mohammad Affan, Trauma Perang Salib dalam Hubungan Islam-Barat 25

43 Ibid., hlm. 33.

44 Ibid.

45 Ibid.

46 Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 38-39.

47 Burhanuddin Daya, Pergumulan Timur, hlm. 250. Lihat juga J.M. Robert, The Penguin History of Europe, 
(London, 1996), hlm. 196. 

48 Hillenbrand, Perang Salib, hlm. 735-736.



26  SOSIOLOGI REFLEKTIF, Volume 6, Nomor 2, April 2012

Gelombang-gelombang Perang Salib 
untuk merebut Kota Suci Yerusalem dari 
tangan kaum Muslim, sampai sejauh saat 
itu, gagal total, bahkan kedudukan orang 
Barat/Kristen di Siria/Palestina menjadi 
hilang. Keuntungan yang didapat pihak 
Barat/Kristen adalah pengenalan mere-
ka terhadap peradaban, kemajuan, dan 
kebudayaan bangsa-bangsa Timur yang 
ternyata jauh lebih tinggi dari yang me-
reka miliki ketika itu. Hal itu kemudian 
memacu kesadaran Barat/Kristen untuk 
maju. Hasil berikutnya yang mereka 
peroleh adalah hubungan dagang antara 
Eropa-Asia/Barat-Timur menjadi hidup 
dan berkembang.

Selain aspek positif di atas, aspek 
negatifnya justru jauh lebih besar dan sam-
pai sekarang masih menghantui memori 
orang-orang Kristen Barat. Dampak 
negatif itu adalah munculnya stereotipe 
negatif tentang Islam. Norman Daniel 
dalam Islam and the West: The Making of an 
Image (1966) menggambarkan bagaimana 
pandangan orang Barat/Kristen terhadap 
Islam berdasarkan sumber-sumber Eropa 
yang ditulis selama era 1100-1350. Tulisan 
Daniel dan tulisan semacamnya, seperti 
karya Huntington The Clash of Civilizations 
and the Making of World Order (1997), kerap 
menggambarkan citra-citra negatif tentang 
orang-orang Islam. Peradaban Islam di-
kategorikan Huntington sebagai “peradab-
an perang”, terutama perang melawan 
Barat. Tesis Huntington tentang Clash of 
Civilizations dapat dikatakan sebagai im-
plikasi terkini dari masa perang-perang 
salib. Ironisnya, tesis Huntington ini juga 
diamini oleh sebagian kalangan Muslim.

Contoh lain bagaimana persepsi yang 
salah tentang Islam, misalnya kasus film 
“Submission” yang digarap seorang poli-
tisi Belanda, Ayaan Hirsi Alib bersama 
dengan seorang entertainer dan producer 
film, Theo van Gogh. Judul film ini jelas 
langsung menunjuk makna Islam secara 

substansial/sallama atau aslam ilaih, yang 
berarti “tunduk, patuh, menyerahkan diri 
sepenuhnya”. Dalam film itu tertayang-
kan hujatan dan kecaman-kecaman kasar 
terhadap dunia Islam, seperti tuduhan 
terhadap Islam yang dikatakan telah 
mengabaikan hak-hak asasi wanita yang 
fundamental, mereka juga menghina al-
Qur’an dengan memproyeksikan teks-teks 
ayat kitab suci itu di atas bagian-bagian tu-
buh terbuka seorang wanita seksi setengah 
telanjang. Tidak lama berselang muncul 
film “Fitnah” besutan Geert Wilders, 
seorang politisi independen libertarian 
Sayap Kanan, anggota Majelis Rendah 
Parlemen Belanda, dengan isi yang tidak 
jauh berbeda. Lalu muncul Kare Bluitgen 
dengan kartun Nabi Muhammad Saw. 
dalam lembaran-lembaran surat kabar 
“Jyllands Posten”. Ini semua sekadar con-
toh bagaimana perang salib menyisakan 
misspersepsi tentang Islam.

Untuk merangkai kembali hubungan 
yang harmonis antara Barat dan Islam, 
maka persepsi-persepsi dan citra-citra 
negatif tentang Islam itu harus dinetral-
kan kembali. Hal yang sama berlaku bagi 
dunia Islam yang terkadang juga salah 
persepsi terhadap Barat. Bukankah dalam 
masa-masa damai atau gencatan senjata 
selama periode Perang Salib, sebenarnya 
kedua pihak sudah memberikan contoh 
yang baik melalui hubungan perdagang-
an dan perekonomian. Dalam konteks 
global saat ini, kerjasama serupa juga 
sudah terjalin. Namun yang perlu selalu 
diperhatikan adalah bahwa kerjasama itu 
harus dijalin dalam relasi yang egalitarian 
dan saling menguntungkan, bukan dalam 
posisi superior-inferior atau subjek-objek. 
Kedua pihak harus mampu menghilan-
gkan rasa curiga dan prasangka buruk 
satu sama lain. Kerena bagaimana pun, 
hubungan harmonis Barat/Kristen dan 
Timur/Islam akan ikut menentukan baik 
buruknya masa depan perdamaian dunia.



Bacaan 

Buku

Armstrong, Karen. 2009. Sejarah Tuhan: (terj: Zainul Am, cet. XIII). Bandung: Mizan 
Pustaka.

Aziz, Muhtar. 1990. Islam di Andalusia dan Hilangnya dari Semenanjung Siberia. Disertasi 
IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta.

Daya, Burhanuddin. 2008. Pergumulan Timur Menyikapi Barat: Dasar-dasar Oksidentalisme. 
Yogyakarta: Sunan Kalijaga Press.

Fakhri, Madjid. 1986. Sejarah Filsafat Islam. (Terj). Jakarta: Pustaka Jaya.

Hillenbrand, Carole. 2005. Perang Salib Sudut Pandang Islam. (Terj: Heryadi). Jakarta: 
Serambi Ilmu Semesta.

Hitti, Philip K. 2005. History of the Arabs. (terj: R. Cecep Lukman Yasin, Dedi Slamet 
Riyadi). Jakarta: Serambi.

Lewis, Bernard. 1993. Islam and the West. New York: Oxford University Press.

Nasution, Harun. 1985. Islam ditinjau dari berbagai Aspeknya, Jilid I. Jakarta: UI Press.

Sudrajat, Ajat. 2008. Rekonstruksi Interaksi Islam dan Barat: Perang Salib dan Kebangkitan 
Kembali Ekonomi Eropa, Disertasi UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta.

Sunanto, Musyrifah. 1991. Sejarah Kebudayaan Islam: Perkembangan Intelektual Muslim. 
Jakarta: Perkasa.

Yatim, Badri. 2000. Sejarah Peradaban Islam. Jakarta: Rajawali Press.

Jurnal

Ma’arif, Ahmad Syafi’i. Jurnal Ulumul Qur’an (Volume 3, No. 2, 1992). Orientalisme Me-
ngapa Dicurigai?.

Stenbrink, Karel. Jurnal Ulumul Qur’an (Volume 3, No. 2, 1992). Berdialog dengan Karya-
karya Orientalis.

 Mohammad Affan, Trauma Perang Salib dalam Hubungan Islam-Barat 27


