HUMANIORA

VOLUME 21

No. 2 Juni 2009

Halaman 150 - 161

DUALITAS PRAKTIK PERKAWINAN MINANGKABAU

Zainal Arifin*

ABSTRACT

This paper aims to understand duality of Minangkabau marriage. The results of the research
indicates that the decision making process which proceed a marriage are not fully determined by the
adaik’s norms, but also being influenced by “politics of marriage” of the actor and kinship members who
are to be interwoven in the proposed extended family. The decision making process proceeding mar-
riages in Minangkabau is essentially a synthesis of adaik, which permits certain cultural liberties to actor
and family members who will then be part of the extended family.

Key Words: adaik, perkawinan, dualitas, politik perkawinan

PENGANTAR

Sudah sejak lama masyarakat Minang-
kabau menarik perhatian banyak peneliti, baik
dari dalam maupun luar negeri. Ini tidak saja
disebabkan karena sistem kekerabatan matrili-
neal yang diterapkan oleh masyarakatnya,
tetapi juga karena berbagai praktik sosial yang
berkembang di masyarakatnya sering di-
anggap “mendua”. Praktik sosial di masyarakat
Minangkabau sering dipandang selalu bergerak
dalam arah yang selalu berbeda bahwa selalu
bertentangan satu sama lain. Oleh sebab itu,
beberapa istilah, misalnya, hostile in friendship
(de Jong, 1960), dispute (Tanner, 1969), dua-
lism (Saanin, 1989), ambiguity (Sairin, 2002),
sering digunakan untuk mengungkapkan feno-
mena tersebut. Beberapa pengamat dan
peneliti Minangkabau lainnya telah mencoba
menjelaskan bahwa praktik sosial yang “men-
dua” ini hanyalah sebuah dinamika yang terjadi
di tingkat empiris, tetapi secara ideasional tetap
merupakan sebuah “uniti dalam keberagaman”
(Nasroen, 1954), dan di dalamnya akan selalu

150

ada “keseimbangan” (Abdullah, 1966) atau
complementarity (Davis, 1995).

Praktik sosial Minangkabau yang “men-
dua” ini sebenarnya akan selalu ditemukan
dalam berbagai aktivitas kehidupan masya-
rakatnya, baik dalam aktivitas sosial-budaya,
ekonomi, hukum maupun aktivitas politik. Akan
tetapi, dalam tulisan ini, sifat “mendua” ter-
sebut akan dipahami melalui kasus praktik
perkawinan masyarakatnya. Gambaran “men-
dua” dalam praktik perkawinan tersebut, misal-
nya, ditunjukkan dengan adanya kerancuan
unit eksogami yang dipakai (de Jong, 1960).
Secara adaik, unit eksogami yang diberlakukan
di masyarakat Minangkabau adalah eksogami
suku yang bersifat simetris (de Jong, 1960,
Junus, 1964; Radjab, 1969; Amir MS, 1997;
Azwar, 2001). Akan tetapi, di beberapa nagari
daerah menunjukkan bahwa unit eksogami
justru terjadi di tingkat kaum (subsuku) bahkan
di tingkat paruik (subkaum). Ini menunjukkan
bahwa di satu sisi ada larangan perkawinan
dalam sebuah suku (eksogami suku), tetapi

Staf pengajar Jurusan Antropologi Fakultas llmu Sosial dan limu Politik, Universitas Andalas, Padang

-



di sisi lain justru larangan adalah antar paruik
yang berbeda (endogami suku). Bahkan
menurut Junus (1964), larangan justru tidak
hanya dibatasi berdasarkan geneologis, tetapi
juga berdasarkan wilayah teritorial (larangan
perkawinan antar kampuang).

Adanya sifat “mendua” dalam praktik per-
kawinan Minangkabau seperti yang dilihat de
Jong (1960) dan Junus (1964) di atas tidak saja
ditunjukkan dalam unit eksogaminya, tetapi
dalam banyak aspek, sebenarnya praktik per-
kawinan Minangkabau juga menunjukkan
ketidaktetapan aturan yang dijadikan acuan.
Setiap pelaksanaan perkawinan, aturan yang
dipakai ada kecenderungan lebih mengikuti
aturan dari hasil kesepakatan dua kerabat yang
menijalin perkawinan tersebut. Artinya, ketika
keluarga A melakukan perkawinan dengan
keluarga B, aturan yang dipakai dan disepakati
akan berbeda dengan aturan yang dipakai
ketika keluarga A melakukan perkawinan
dengan keluarga C. Bahkan, akan berbeda
apabila keluarga C melakukan perkawinan
dengan keluarga D.

Berangkat dari pemikiran tersebut di atas,
melalui kasus praktik perkawinan ini akan
dicoba dipahami mengapa praktik sosial
Minangkabau selalu menunjukkan sifatnya
yang “mendua”, serta bagaimana masyarakat
merespon praktik sosial yang “mendua” ter-
sebut. Karena praktik perkawinan ini hanyalah
sebuah kasus yang digunakan untuk mema-
hami adanya sifat “mendua” dalam praktik
sosial Minangkabau, paparan dalam tulisan
ini tidak akan secara detail mendeskripsikan
secara etnografi praktik perkawinan itu sendiri,
tetapi akan lebih difokuskan pada yang
melatarbelakangi munculnya sifat “mendua”
tersebut. Untuk memahami praktik sosial
Minangkabau yang “mendua” ini, secara
teoritis akan coba digunakan cara pandang
Giddens (1984) tentang dualitas (duality).

Selama ini ada dua paradigma yang sering
dipakai oleh para ahli dalam memahami
berbagai praktik sosial Minangkabau. Pertama,
cara pandang kultural, yang mencoba mema-

Zainal Arifin - Dualitas Praktik Perkawinan Minangkabau

hami berbagai praktik sosial Minangkabau
tersebut “dari dalam” kelompok sosialnya yang
elemen-elemennya (manusia) diasumsikan
memiliki kemampuan dan kebebasan ber-
tindak aktif dan kreatif. Kedua, cara pandang
struktural yang menempatkan elemen-elemen
struktur, yaitu manusia, seakan tidak memiliki
pilihan lain selain tunduk pada hukum kese-
luruhan (Irwan & Semaan, 1993). Selama ini
kedua cara pandang ini sering ditempatkan
secara terpisah, sehingga praktik sosial
Minangkabau yang “mendua” tersebut, ter-
kadang gagal dijelaskan secara baik. Oleh
sebab itu, menurut Zed (1992), berbagai praktik
sosial di masyarakat Minangkabau hanya
dapat dipahami melalui perpaduan kedua cara
pandang tersebut di atas.

Berangkat dari pemikiran tersebut di atas,
cara pandang Giddens (1984) tentang dualitas
(duality) dirasa cukup memadai untuk me-
mahami praktik sosial Minangkabau yang
“mendua” tersebut. Menurut Giddens (1984),
dualitas adalah proses pergulatan antara ele-
men-elemen struktur dengan agensi manusia.
Mengikuti pandangan Giddens, struktur
(structure) bukanlah nama dari totalitas gejala,
bukan kode tersembunyi sebagaimana dilihat
kaum strukturalisme dan bukan pula kerangka
keterkaitan bagian-bagian dari suatu totalitas
seperti dilihat kaum fungsionalisme. Struktur
adalah aturan (rules) dan sumberdaya (resour-
ces) yang terbentuk dari dan membentuk
perulangan praktik sosial (Herry-Proyono,
2002). Struktur tidak hanya dilihat sebagai
sesuatu yang mengekang (constraining) tetapi
juga memberdayakan (enabling). Dengan kata
lain, struktur adalah sarana (medium) sekali-
gus hasil (outcome) perilaku yang diorganisir
secara berulang. Oleh sebab itu, struktur
tidaklah bersifat eksternal, melainkan melekat
pada tindakan dan praktik sosial yang dilaku-
kan, yang secara berkesinambungan terimpli-
kasi dalam produksi dan reproduksi tindakan
itu sendiri.

Sementara itu, agensi (agency) dilihat
Giddens sebagai aspek-aspek yang ada dan

151



Humaniora, Vol. 21, No. 2 Juni 2009: 150-161

melekat pada apa yang dilakukan aktor. Di sini
agensi bukan mengacu pada apa yang dimiliki,
melainkan kemampuannya dalam melakukan
sesuatu (Giddens, 1984). Dengan kata lain,
agensi (agency) adalah segala tindakan dan
peristiwa yang menyangkut berbagai kejadian
yang dilakukan oleh seorang aktor (agent).
Agensi dapat berbentuk aktor individual, tetapi
juga dapat berbentuk kelompok-kelompok
sosial (Ritzer, 2004). Bagi Giddens, tidak ada
struktur tanpa agensi dan tidak ada agensi
tanpa struktur. Oleh sebab itu, aktor (agent)
akan ditentukan oleh sejumlah kekuatan sosial
(struktur) yang ada diluar diri mereka sebagai
objek individu, yang memberdayakan mereka
untuk bertindak. Kemampuan dalam melaku-
kan sesuatu ini terkait dengan upaya seorang
aktor dalam “mempengaruhi” keadaan atau
rangkaian peristiwa yang ada. Kemampuan
seperti ini disebut juga kekuasaan (power),
tetapi kekuasaan dalam konteks ini bukanlah
gejala yang terkait struktur, melainkan kapa-
sitas yang melekat dan ada pada diri aktor
(Herry-Priyono, 2002).

Agensi juga bukan aktor yang bebas,
lepas tanpa ikatan, tetapi selalu terkait dengan
orang lain dan lingkungannya, di mana kapa-
sitasnya untuk bertindak dibangun secara
sosial (Baker, 2004). Oleh sebab itu, tindakan
aktor ini berlangsung secara terus-menerus
(rutinitas), direproduksi dan mereproduksi diri
dalam sistem sosialnya. Pada tindakan-tindak-
an tertentu, seorang aktor dapat merefleksikan
dan memberikan penjelasan rinci serta ekspli-
sit mengapa tindakan tersebut dilakukan, tetapi
pada tindakan lainnya, justru tidak dapat lagi
diuraikan dan dijelaskan, karena kesadaran

152

jenis ini cenderung sudah diterima apa adanya
(taken for granted knowledge) (Herry-Priyono,
2002). Tindakan saat aktor masih dapat
memberikan penjelasan rinci atas tindakan
yang dilakukannya, disebut Giddens dengan
istilah kesadaran diskursif (discursive cons-
ciousness), sementara tindakan yang sudah
diterima apa adanya disebutnya dengan istilah
kesadaran praktis (practical consciousness).
Dalam konteks ini, menurut Giddens (1984),
kesadaran praktislah yang menjadi kunci untuk
memahami proses bagaimana berbagai
tindakan dan praktik sosial lambat laun menjadi
struktur, dan bagaimana struktur itu menge-
kang (constrain-ing) serta memberdayakan
(enabling) tindakan atau praktik sosial tersebut
(Herry-Priyono, 2002).

Berangkat dari penjelasan tersebut, me-
nurut Giddens, praktik sosial bukaniah dicipta-
kan oleh struktur dan juga bukan sebagai hasil
ciptakan aktor (agensi). Praktik sosial lebih
sebagai hasil proses percampuran di antara
keduanya (agensi dan struktur). Kedua elemen
ini (agensi dan struktur) terintegrasi satu sama
lain sebagai sebuah kesatuan (dualitas), bukan
sebagai dua komponen yang sifatnya terpisah
(dualisme) (Giddens, 1984). Jadi, di sini pola
hubungan antara agensi dan struktur harus
dipahami seperti dua sisi dari sebuah mata
uang logam (Ritzer, 2004) yang saling terkait
satu sama lain dalam sebuah kesatuan
(dualitas). Gambaran Giddens tentang dualitas
(duality) inilah yang akan dijadikan landasan
pemikiran dalam memahami praktik sosial
masyarakat Minangkabau yang dilihat oleh
para ahli sebagai sifat “mendua” tersebut.



Zainal Arifin - Dualitas Praktik Perkawinan Minangkabau

— — — —
— —

- ~—
-~ o 1
. asessenmenin,, o
/ ...". "’0 \
A b
DUALITAS :
(integrasi antara tekanan
struktur dengan tindakan
A
\ oS
~ ou,, ..-...- 7
~ ettt
S b A
e v R L e

Catatan :

masyarakat (dualitas)

—>» = Struktur dan Agensi akan sama-sama memberi tekanan dan pengaruhnya
terhadap fenomena dualitas yang berkembang dan dikembangkan dalam

-3 = Melalui fenomena dualitas, Struktur akan memberikan pengaruhnya untuk
memaksa Agensi membatasi kebebasannya, dan Agensi juga akan menafsir
ulang tekanan Struktur sesuai kepentingannya

= =>» = Struktur dan Agensi sama-sama saling pengaruh mempengaruhi satu sama
lain, sehingga memungkinkan terjadinya perluasan dan penyempitan struktur
sekaligus memungkinkan adanya legitimasi atas kebebasan Agensi

Gambar 1. Dualitas Struktur dan Agensi Mengikuti Pemikiran Anthony Giddens (1984)

ADAIK SEBAGAI STRUKTUR

Adaik (adat), bagi masyarakat Minang-
kabau, adalah norma-norma, nilai-nilai, aturan
serta kebiasaan yang berkembang dan di-
kembangan dalam masyarakatnya. Ada empat
tingkatan adaik. Pertama, Adaik sabana adaik
yaitu norma-norma, nilai-nilai dan aturan tidak
tertulis yang sifatnya sudah tetap, tidak ber-
ubah, dan bersifat universal. Jenis adaik ini
dianggap melekat secara hakiki dalam setiap
diri seorang manusia karena ajarannya ber-
sumber dari alam. Kedua, Adaik nan diadaik-
kan, yaitu norma-norma, nilai-nilai serta aturan-
aturan mengacu pada ajaran Datuak Kata-
menggungan dan Datuak Prapatiah Nan
Sabatang sebagai peletak dasar adaik Minang-
kabau. Ketiga, Adaik nan teradaikkan, yaitu
aturan yang berkembang dan dikembangkan
di setiap nagari, yang muncul dari hasil
musyawarah dan kebiasaan yang berlaku

umum di nagari tersebut. Oleh sebab itu, jenis
adaik ini sering juga disebut dengan istilah
adaik salingka nagari. Keempat, Adaik istiadaik
adalah kebiasaan-kebiasaan, aturan dan kreasi
budaya yang berkembang dan dikembangkan
dalam sistem sosial kemasyarakatan di suatu
nagari, sesuai dengan masa, tempat dan
aturan sosial yang berlaku pada zamannya.
Keempat jenis adaik ini saling terkait satu
sama lain, tetapi secara umum dapat diklasi-
fikasikan menjadi dua bagian. Pertama, yang
disebut adaik babuhua mati (adaik yang terikat
mati) yaitu istilah untuk menyebut jenis adaik
yang pertama dan ke dua (adaik sabana adaik
dan adaik nan diadaikkan). Sebagai “adaik
yang terikat mati”, jenis adaik ini relatif stabil
dan secara filosofis cenderung tidak dapat
diubah. Dalam kehidupan sehari-hari, kedua
jenis adaik ini sering disebut sebagai ajaran
yang dak lapuak dek ujan, dak lakang dek

153



Humaniora, Vol. 21, No. 2 Juni 2009: 150-161

paneh (tidak lapuk oleh hujan, tidak lekang oleh
panas) (Hakimy, 1991; Azwar, 2001). Kedua,
yang disebut dengan adaik babuhua sentak
(adaik yang mudah dibuka ikatannya) yaitu
istilah untuk menyebut jenis adaik yang ketiga
dan keempat (adaik nan teradaikkan dan adaik
istiadaik). Sebagai “adaik yang mudah dibuka
ikatannya”, jenis adaik ini relatif sering meng-
alami perubahan, tetapi perubahan yang terjadi
pun tetap harus mengacu pada dua jenis yang
ada di atasnya (adaik babuhua mati). Dalam
kehidupan sehari-hari, jenis adaik yang kedua
ini sering diungkapkan dengan istilah sakali aia
gadang, sakali tapian barubah (ketika banjir
datang, tepian mandi pun akan berubah)
(Sairin, 2002; Esten, 1993).

Ini menunjukkan bahwa adaik tidaklah
bersifat kaku karena selalu terbuka peluang bagi
anggota masyarakatnya untuk melakukan
redefinisi dan rekonstruksi sesuai dengan
ruang dan waktu. Artinya, di satu sisi, adaik
menjadi aturan yang harus dijalankan dan
dipatuhi oleh anggota masyarakatnya, tetapi di
sisi lain, adaik adalah hasil rekonstruksi
anggota masyarakatnya. Dalam kasus praktik
perkawinan Minangkabau, ada enam elemen
adaik yang dianggap ikut mempengaruhi
langsung maupun tidak langsung bentuk praktik
perkawinan itu sendiri. Keenam elemen adaik
tersebut adalah (1) kepatuhan terhadap adaik,
(2) peran dan kekuasaan, (3) gengsi dan
kehormatan, (4) musyawarah untuk mufakat,
(5) konsolidasi (barayo-rayo), dan (6) filosofi
Jjan cakak dialek nan rami (jangan berkelahi di
tempat umum). Keenam elemen adaik ini
saling terkait satu sama lain, tetapi tingkat
pengaruhnya terhadap praktik perkawinan itu
sendiri sedikit berbeda. Tiga elemen adaik yang
pertama mempengaruhi secara langsung
bentuk praktik perkawinan itu sendiri, yang
dalam tulisan ini disebut lingkar dalam adaik
(inner circle). Sementara tiga elemen adaik
yang terakhir justru pengaruhnya lebih sebagai
acuan atau pedoman bagaimana seharusnya
praktik perkawinan tersebut dilangsungkan
agar berjalan sebagaimana yang diharapkan,
yang dalam tulisan ini disebut lingkar luar adaik
(outer circle).

154

Mengikuti konsepsi Giddens (1984) tentang
struktur, keenam elemen adaik tersebut di
atas cendrung mencerminkan diri sebagai
struktur dalam praktik perkawinan. Hal ini
disebabkan karena keenam eleman adaik ini
akan menjadi “pedoman (skemata)” bagi
terlaksananya praktik-praktik perkawinan yang
dilakukan oleh kedua kelompok kekerabatan
yang menjalin perkawinan. Namun, adaik
sebagai “hasil (outcome)”, justru hanya terlihat
pada empat elemen yang pertama, sementara
dua elemen lainnya, yaitu elemen “konsolidasi
(barayo-rayo)” serta elemen “filosofi jan cakak
dialek nan rami (jangan berkelahi di tempat
umum)”, cenderung hanya memperlihatkan diri
sebagai pedoman (skemata) tetapi tidak se-
bagai hasil (outcome). Hal ini disebabkan
kedua elemen adaik ini bersifat tetap (statis)
dan tidak mengalami perubahan dalam ruang
dan waktu ketika praktik perkawinan tersebut
dilakukan. Fungsinya sebagai pedoman (ske-
mata) jarang diperdebatkan dan cenderung
diberlakukan sama di setiap nagari. Berbeda
dengan elemen adaik yang lain yang aplikasi-
nya akan disesuaikan dengan aturan yang
diterapkan di setiap nagari (adaik salingka
nagari). Artinya, di nagari yang menerapkan
prinsip aristokratis (Koto Piliang), aplikasi adaik
ini cenderung akan berbeda dengan nagariyang
menerapkan prinsip demokratis (Bodi Canigo).

Akan tetapi, menyisihkan atau mengeluar-
kan kedua elemen adaik ini sebagai yang
mempengaruhi praktik perkawinan yang dilaku-
kan, juga terlalu naif. Kedua elemen adaik ini
justru sangat penting dalam menjelaskan me-
ngapa perlu adanya redefinisi dan rekonstruksi
dalam setiap praktik perkawinan. Artinya,
sebagai pedoman (skemata), kedua elemen
ini tidak dapat dinaifkan begitu saja keberada-
anya. Oleh sebab itu, perlu ada pemisahan
antar elemen adaik tersebut berdasarkan
bentuk pengaruh yang ditimbulkannya. Archer
(1985) mencoba memilahnya ke dalam dua
bentuk, yaitu elemen struktur yang mencirikan
“koherensi logis” (logical coherence), dan
elemen struktur yang mencirikan “konsensus
kausal” (causal consensus).



Koherensi logis (logical coherence) adalah
kesesuaian secara internal antara berbagai
elemen pengaruh, sedangkan konsensus
kausal (causal consensus) adalah tingkat
keseragaman sosial yang dihasilkan karena
adanya kesepakatan (consensus) bersama
antar kelompok tentang komponen-komponen
pengaruh tersebut. Koherensi logis lebih men-
cerminkan sifat dari dunia ide (a property of
the wordl of ideas) yang sifatnya abstrak,
sedangkan konsensus kausal lebih mencer-
minkan sifat dari kelompok masyarakat (a
property of people) yang sifatnya riil (Archer,
1985). Apabila koherensi logis lebih men-
cerminkan dirinya sebagai aturan (normatif
dan simbolik) konsensus kausal lebih men-
cerminkan dirinya sebagai sumber daya (oto-
ritas dan material). Lebih jauh Archer menjelas-
kan, baik koherensi logis maupun konsensus
kausal ini dapat bersifat morphostatis yang
sifatnya statis (ketiadaan perubahan), dan juga
dapat bersifat morphogenesis yang sifatnya
dinamis (adanya perubahan) (Archer, 1985).

Konsepsi Archer (1985) tentang koherensi
logis, konsensus kausal, morphostatis dan
morphogenesis ini menjadi penting dalam
memahami praktik perkawinan Minangkabau.
Hal ini disebabkan tidak semua elemen adaik
tersebut sifatnya statis, tetapi justru pada
elemen-elemen tersebut menunjukkan sifatnya
yang dinamis. Sifat dinamis (morphogenesis)
dari adaik ini menunjukkan bahwa sangat
memungkinkan terserapnya aturan-aturan baru
ke dalam aturan-aturan adaik itu sendiri (sakali
aia gadang sakali tapian barubah). Dengan
kata lain, adaik sebagai aturan, sebenarnya
juga akan mengalami pertentangan-perten-
tangan ketika dihadapkan dengan aturan-aturan
baru. Oleh sebab itu, elemen-elemen adaik
tertentu selalu membuka diri untuk selalu
mengalami pembaharuan (adaik babuhua
sentak) sehingga selalu mampu diaplikasikan
dalam kehidupan masyarakat yang juga ber-
ubah. Namun, pembaharuan dan perubahan
aturan adaik itu sendiri juga tidaklah boleh
dilakukan “semena-mena”, tetapi tetap harus

Zainal Arifin - Dualitas Praktik Perkawinan Minangkabau

berpijak dengan sisi lain dari adaik yang
membentengi-nya (adaik babuhua mati).

Melalui pemilahan demikian, dapat
ditegaskan bahwa elemen jan cakak di alek
nan rami pada prinsipnya lebih menunjukkan
bentuknya sebagai struktur yang morphostatis
(tetap) dengan sifat pengaruh berbentuk
koherensi logis (aturan). Hal ini disebabkan
karena, sebagai sebuah aturan normatif, ia
sudah dianggap sebagai ketetapan adaik yang
harus dilaksanakan, sehingga tekanan yang
dilakukannya terhadap praktik perkawinan sulit
untuk ditafsir ulang (redefinsi). Sementara
elemen konsolidasi (barayo-rayo) lebih me-
nunjukkan bentuknya sebagai struktur yang
morphostatis (tetap), tetapi sifat pengaruhnya
berbentuk konsensus kausal (sumberdaya
kekuasaan). Dalam konteks ini, konsolidasi
(barayo-rayo) lebih menunjukkan sifatnya se-
bagai sumber daya kekuasaan karena dengan
konsolidasi yang dilakukan, peran dan ke-
kuasaan masing-masing-masing aktor dan
kelompok sosial dikembalikan seperti semula,
dan ketentuan ini diangap sebagai sebuah
ketentuan adaik yang sifatnya tetap sehingga
harus dipatuhi apa adanya, sedangkan elemen
adaik lainnya, yaitu musyawarah-mufakat lebih
mencerminkan sifat koherensi logis yang ber-
bentuk morphogenesis. Hal ini karena musya-
warah-mufakat sebagai aturan, di satu sisi
harus dipatuhi sebagai sebuah ketentuan adaik
yang diwariskan para datuak-datuak sebelum-
nya, tetapi di sisi lain membuka peluang bagi
aktor dan kelompok kekerabatan yang menjalin
perkawinan untuk melakukan tafsir ulang
sesuai kepentingannya.

Begitu juga dengan berbagai elemen dari
lingkar dalam (inner circle) dari adaik salingka
nagaritersebut, apabila dipilah-pilah pengaruh
dan posisinya dalam praktik perkawinan,
kepatuhan terhadap adaik (nan tau jo adaik)
lebih mencerminkan sifatnya sebagai kohe-
rensi logis yang berbentuk morphogenesis,
karena lebih mencerminkan sifat sebagai
aturan normatif maupun aturan simbolik. Hal
ini disebabkan karena sebagai sebuah aturan,

155



Humaniora, Vol. 21, No. 2 Juni 2009: 150-161

ia tetap harus mengikuti aturan adaik yang
berlaku, tetapi sekaligus penyesuaian akan
dilakukan sesuai dengan hasil kesepakatan
kedua kelompok kekerabatan yang menjalin
perkawinan tersebut. Sementara elemen
lingkar dalam adaik lainnya yaitu peran dan
kekuasaan justru lebih mencerminkan sifatnya
sebagai konsensus kausal yang berbentuk
morphogenesis karena lebih mencerminkan
sifat dari sumber daya kekuasaan. Artinya,
peran dan kekuasaan masing-masing aktor
dalam praktik perkawinan tersebut telah
ditentukan secara adaik, tetapi sesuai dengan
kepentingan kelompok, memungkinkan terjadi-
nya proses berbagi peran dan kekuasaan antar
aktor yang terlibat. Begitu juga dengan elemen
gengsi dan kehormatan yang ditunjukkan me-
lalui pambao’an dan tando, juga mencerminkan
bentuknya sebagai konsensus kausal yang
bersifat morphogenesis, tetapi di sini pam-
bao’an dan tando lebih menunjukkan sifatnya
sebagai sumber daya material, yaitu pertukar-
an material selalu dilakukan ketika kesepakatan
dilakukan.

POLITIK PERKAWINAN SEBAGAI AGENSI

Bagi masyarakat Minangkabau, perkawin-
an adalah sebuah peristiwa adaik, sehingga
berbagai aktivitas yang dilakukan juga harus
disesuaikan dengan aturan adaik yang berlaku.
Akan tetapi dalam banyak kasus, aturan adaik
yang diberlakukan dianggap terlalu me-
ngekang, karena aturannya rumit, memakan
waktu yang lama serta biaya yang cukup besar.
Di samping itu, permasalahan juga akan
muncul ketika dilakukan perkawinan antar dua
nagari yang menerapan adaik salingka nagari
yang berbeda, sehingga penyatuan adaik
mana yang harus diterapkan sering menjadi
perdebatan tersendiri antar dua kerabat yang
menijalin perkawinan. Upaya untuk mengatasi
berbagai permasalahan yang muncul serta
upaya menyatukan kesepakatan akibat per-
bedaan penerapan adaik yang akan diterapkan
inilah, yang membuat proses redefinisi dan
rekonstruksi adaik sering terjadi.

156

Pada kasus perkawinan masyarakat
Minangkabau, dilakukan apa yang disebut
“politik perkawinan (politics of marriage)", yaitu
berbagai upaya dan strategi yang dilakukan
aktor dan kelompok kerabat untuk “mengakali”
aturan adaik yang akan dijadikan acuan dalam
praktik perkawinan tersebut. Upaya “mengakali”
ini dilakukan dengan cara meredefinisi dan
merekonstruksi aturan adaik tersebut sehingga
adaik sebagai acuan aturan tidak terlalu me-
ngekang sekaligus memberi peluang bagi ber-
bagai kepentingan dua kerabat yang menjalin
perkawinan tersebut. Kasus-kasus perkawinan
yang tahapan dan tata caranya dipersingkat
dari ketentuan adaik yang seharusnya, adalah
kasus-kasus yang sering terjadi dalam setiap
praktik perkawinan Minangkabau. Begitu juga
dengan pengurangan jumlah pambao’an (pem-
berian) atau mengubah ujud fando (tanda
kesepakatan) yang telah disepakati atau meng-
ganti pemimpin kelompoknya dengan orang lain
yang status sosialnya tetap sama, adalah prak-
tik-praktik yang umum dalam setiap perkawin-
an tersebut.

Akan tetapi, redefinisi dan rekonstruksi
yang dilakukan ini, tetap harus berpijak pada
kerangka adaik yang utama. Oleh sebab itu,
redefinisi dan rekonstruksi yang dilakukan aktor
melalui politik perkawinan ini, lebih ditunjukkan
dalam bentuk mengubah dan memodifikasi
jumlah aturan yang harus dilaksanakan, tetapi
tidak mengubah secara total keseluruhan atur-
an tersebut. Formulasi seperti ini, dalam prak-
tik perkawinan disebut juga dengan istilah tau
Jo adaik (tahu dengan adaik). Oleh sebab itu,
ketika aktor dalam kelompok kekerabatan yang
menjalin perkawinan tersebut ke luar dari
kerangka adaik salingka nagari tersebut,
kelompok besannya (dan masyarakat umum)
akan melakukan kontrol bahwa keluarga ini
indak tau jo adaik (tidak tahu dengan adaik).
Kontrol sosial seperti ini, membuat setiap aktor
dan kelompok sosial selalu berusaha bertindak
sesuai dengan adaik yang berlaku.

Di sini, politik perkawinan tidaklah dilakukan
untuk kepentingan pribadi atau satu kelompok



kerabat saja, tetapi ditujukan untuk kepentingan
bersama (dua kelompok kekerabatan yang
menjalin perkawinan tersebut). Artinya, politik
perkawinan tidak lain adalah sebuah proses
pertukaran sosial (social exchange) antara dua
kelompok kerabat yang menjalin perkawinan
tersebut, yang di dalamnya selalu terkandung
nilai-nilai reciprocity (arus timbal balik) dan nilai-
nilai moral (morality) tertentu. Melalui per-
tukaran sosial yang bersifat timbal balik
(reciprocity) dan dilandasi dengan nilai-nilai
moral (morality) inilah, kesepakatan perkawin-
an akhirnya dapat dilakukan. Dengan kata lain,
politik perkawinan, walaupun memiliki “misi”
khusus bagi aktor dan kelompok sosial ter-
tentu, tetapi “misi” tersebut haruslah mampu
memberi “kepuasan” secara timbal balik (reci-
procity) dan “bermoral (morality)” kepada
kelompok pasangannya. Oleh sebab itu, per-
tukaran sosial dalam konteks ini lebih sebagai
upaya untuk menciptakan keharmonisan
hubungan antar dua kerabat yang menjalin
perkawinan tersebut, bukan sebagai upaya
untuk lebih mengungguli (fo surpass) atau
menaklukkan (fo crush) pasangannya.

Gambaran di atas menunjukkan bahwa
politik perkawinan yang terjadi dalam praktik
perkawinan Minangkabau, justru berbeda
dengan apa yang dibayangkan oleh Giddens
tentang agensi, yang lebih memfokuskan pada
kesadaran praktis (practical consciousness).
Bila mengikuti kerangka pemikiran Giddens,
berarti politik perkawinan yang dilakukan aktor
dan kelompok kerabat, lebih banyak terjadi di
luar kesadaran aktor dan terlaksana sesuai
dengan aturan yang ada (adaik) tanpa ada
“penyimpangan”, karena sebagai dualitas,
memang itulah yang “seharusnya” terjadi. Akan
tetapi dalam realitanya justru menunjukkan
fenomena yang berbeda, karena sebagai politik
perkawinan, apa yang dilakukan aktor tidaklah
berdiri sendiri, tetapi secara sadar akan selalu
mempertimbangkan hubungannya dengan
aktor dan kelompok sosial lainnya.

Ini menunjukkan bahwa politik perkawinan
tidaklah dapat bersifat lepas tanpa pegangan,

Zainal Arifin - Dualitas Praktik Perkawinan Minangkabau

tetapi selalu ada acuan tertentu yang akan
dijadikan pedoman (skemata). Emerbayer dan
Ann Miscbe (1995) menyebutnya dengan istilah
“orientasi-orientasi berdasarkan alur waktu
(flow of time)”. Di sini Emirbayer dan Ann
Miscbe (1995), mengajukan tiga orientasi
agensi dalam merespon kekangan struktur,
yaitu : (1) Aspek iterational (orientasi ke masa
lampau), yaitu pengaktifan kembali secara
selektif pola-pola (baik pemikiran maupun
tindakan) di masa lampau. Ini dilakukan dengan
tujuan memberikan stabilitas sosial dan du-
kungan terhadap identitas, interaksi, dan insti-
tusi mereka dari waktu ke waktu. (2) Aspek
projectivity (orientasi ke masa depan), yaitu
kemungkinan lintasan tindakan ke masa
depan, di mana struktur tindakan dan pikiran,
secara kreatif diatur dan disesuaikan kembali
dengan harapan, ketakutan, dan keinginan para
aktor di masa depan. (3) Aspek practical-
evaluative (orientasi kekinian), yaitu kapasitas
para aktor untuk membuat pertimbangan
praktis dan normatif, sebagai jawaban atas
munculnya dilema dan kerancuan (ambiguitas)
situasi di masa sekarang (Emirbayer dan Ann
Miscbe, 1995).

Berangkat dari gambaran Ekeh (1970)
serta Emerbayer dan Ann Miscbe (1995) di
atas, dapat dipahami bahwa politik perkawinan
yang dilakukan agensi, tidaklah selalu ber-
orientasi sama, tetapi akan memiliki perbedaan
antara satu dengan yang lain, bahkan sangat
memungkinkan berbeda apabila dilakukan
dalam ruang dan waktu yang berbeda. Per-
bedaan ini, menurut Baker (2004), lebih di-
sebabkan karena setiap aktor diproduksi
secara sosial dengan cara berbeda, sehingga
aktor-aktor tertentu memungkinkan dapat
memiliki lebih banyak kemampuan dan ranah
tindakan ketimbang aktor yang lain.

DUALITAS PRAKTIK PERKAWINAN
MINANGKABAU

Praktik perkawinan adalah salah satu
bentuk dualitas praktik sosial yang ada di
masyarakat Minangkabau. Gambaran dualitas

157



Humaniora, Vol. 21, No. 2 Juni 2009: 150-161

ini disebabkan karena praktik perkawinan yang
diterapkan di masyarakat Minangkabau ini tidak
lebih sebagai cermin dari proses saling pe-
ngaruh-mempengaruhi antara politik perkawin-
an yang dilakukan aktor dan kelompok sosial
yang menjalin perkawinan tersebut dengan
tekanan adaik salingka nagari-nya. Artinya, di
balik tekanan adaik, juga terselip politik
perkawinan sebagai upaya meredefinisi dan
merekonstruksi tekanan adaik tersebut.
Namun, apapun bentuk politik perkawinan,
sebagai upaya meredefinisi dan merekons-
truksi tekanan adaik ini, tetap harus dilakukan
melalui cara-cara yang juga sesuai dengan
adailc ity sendiri- Inilah yang membuat prakdik
perkawinan Minangkabau tidak selalu berpijak
pada nilai-nilai adaik yang ideal dan akibatnya
praktik perkawinan tidak lebih sebagai hasil dari
proses kesepakatan antar dua kelompok
kerabat yang menjalin perkawinan.

Dualitas yang digambarkan dalam praktik
perkawinan Minangkabau ini akhirnya menjadi
sebuah sintesis yang cerdas bagi masyarakat
Minangkabau dalam menghadapi dan me-
ngatasi tekanan adaik agar selalu ber-
kesesuaian dengan berbagai kepentingan dan
harapan kehidupan yang sedang dihadapi.
Sebagai dualitas, adaik sebagai aturan ideal
akan menempatkan posisinya sebagai
“pondasi” yang menopang proses dan hasil
kesepakatan perkawinan tersebut. Namun,
sebagai aturan yang empririk, adaik akan
menempatkan posisinya sebagai “pelegitimasi”
berbagai redefinisi dan rekonstruksi yang
dilakukan aktor dan dua kerabat yang menjalin
perkawinan. Oleh sebab itu, ketika diaplikasi-
kan dalam praktik perkawinan, adaik tidaklah
menunjukkan sifatnya yang statis, karena
proses penyesuaian (conformity) dan redefinisi

158

selalu dilakukan terhadap aturan yang telah ada
(aturan adaik dan bentuk-bentuk kesepakatan
selama ini).

Praktik perkawinan akhirnya lebih merupa-
kan arena pertarungan politik dalam upaya
menegosiasikan berbagai kepentingan dan
perbedaan tersebut, sekaligus mengintegrasi-
kannya dengan tekanan adaik yang “harus”
mereka patuhi. Dengan demikian, ketika salah
satu kelompok terlalu teguh menggunakan tata
aturan adaik (aturan ideal), ada kecenderungan
akan muncul perdebatan di antara dua kelom-
pok kerabat yang menjalinkan perkawinan
tersebut. Sebaliknya, ketika salah satu kelom-
pek terlalu bebas memaknai aluran adaik
tersebut sehingga lebih mengutamakan hasil
kesepakatan (aturan aktual), juga menjadi
permasalahan karena akan dituduh sebagai
orang yang tidak tahu dengan adaik (indak tahu
Jjo adaik).

Ini menunjukkan bahwa adaik yang menjadi
acuan dalam praktik perkawinan Minangkabau
ini tidak selalu menampilkan diri sebagai aturan
yang diwariskan (morphostatis), sekaligus
juga tidak hanya berpegang pada aturan
kesepakatan saja (morphogenesis). Adaik juga
tidak selalu menunjukkan diri sebagai aturan
yang ideal (koherensi logis) dan juga tidak
memberi kebebasan penuh pada sebuah
kesepakatan sebagai aturan aktual (konsensus
kausal). Adaik akhirnya lebih merupakan
aturan yang sifatnya dinamis, di mana aktor
dan kelompok kerabat yang menjalin per-
kawinan tersebut—dengan dilandasi oleh
prinsip kebersamaan dan nilai-nilai moral
tertentu—akan selalu dipengaruhi oleh orien-
tasi-orientasi ruang dan waktu tertentu ketika
membentuk sebuah kesepakatan.



Zainal Arifin - Dualitas Praktik Perkawinan Minangkabau

Iterational

Practical
Evaluation

ADAIK dalam
bentuk Koherensi
Logis

.........
e
.'.-
-
-.‘
B

PRAKTIK
PERKAWINAN
(integrasi antara
tekanan Adaik dan

ADAIK dalam B il BOLFRG S
bentuk Konsesnsus PERKAWINAN
Kausal e "o,
A V ................. ¥ sraasnn P ’!\ A
S om0 o o oY o e o o ._(
Catatan :

— » = Orientasi aktor dalam melakukan politik perkawinan dipengaruhi
oleh iterational (masa lalu) atau practical evaluation (masa sekarang)
atau projectivity (masa depan)

— = Interaksi antar aktor ketika melakukan politik perkawinan dan
interaksi antar elemen-elemen adaik

—» = Struktur dan Agensi akan sama-sama memberi tekanan dan
pengaruhnya terhadap fenomena dualitas yang berkembang dan
dikembangkan dalam masyarakat

------ » = Melalui praktik perkawinan, Adaik akan memberikan pengaruhnya
untuk memaksa Akfor membatasi kebebasannya, dan Aktor juga akan
menafsir ulang tekanan Adaik sesuai kepentingannya

=+ ¥ = Adaik dan politik perkawinan sama-sama saling mempengaruhi satu
sama lain, sehingga memungkinkan terjadinya perluasan dan
penyempitan aturan Adaik sekaligus memungkinkan adanya
legitimasi atas kebebasan Ak7or dalam melakukan politik perkawinan

Gambar 2. Dualitas Praktik Perkawinan Minangkabau

Melalui kasus perkawinan Minangkabau ini,
dapat ditarik benang merah dengan berbagai
kajian dan gambaran para peneliti sebelumnya
yang menilai masyarakat Minangkabau sebagai
masyarakat yang dinamis. Kedinamisan
masyarakat Minangkabau dalam konteks ini,
lebih disebabkan karena kemampuan (compe-
tence) masyarakatnya dalam mensikapi tuntut-
an adaik yang harus dijalankan sesuai dengan
kondisi ruang dan waktu. Di satu sisi, kemam-
puan ini tidak saja dilakukan untuk mengatasi
perbedaan dan pertentangan yang muncul,
tetapi juga sebagai antisipasi terhadap per-
bedaan dan pertentangan yang dapat saja
muncul dalam kehidupannya sehari-hari. Per-
bedaan dan pertentangan tersebut, dapat saja
disebabkan akibat perkembangan internal

dalam masyarakatnya, tetapi juga sebagai
konsekuensi intervensi dan perubahan yang
diserap oleh masyarakatnya. Hal inilah yang
menyebabkan mengapa dalam praktik per-
kawinan—termasuk berbagai aktivitas kehidup-
an lainnya—musyawarah selalu dilakukan,
bahkan politik perkawinan selalu mengiringi
setiap musyawarah yang akan dan sedang
dilakukan. Dengan selalu bermusyawarah dan
melakukan politik perkawinan ini, setiap per-
bedaan dan perdebatan yang muncul, akan
selalu menemukan solusinya.

Dalam konteks kehidupan yang lebih luas,
sintesis demikian akhirnya selalu membuka
peluang untuk melahirkan aturan-aturan baru.
Perdebatan dan perbedaan, dianggap hal yang
biasa dan memang harus dilalui, karena

159



Humaniora, Vol. 21, No. 2 Juni 2009: 150-161

melalui perdebatan dan perbedaan itulah se-
buah kesepakatan justru dapat dilakukan,
sesuai dengan pepatahnya basilang kayu
makonyo api iduik (karena kayu yang bersilang
lah, yang membuat api akhirnya dapat hidup).
Ini membuat musyawarah-mufakat akhirnya
menjadi media yang paling tepat untuk meng-
integrasikan antara aturan ideal tersebut
dengan aturan aktual tersebut. Keharusan
untuk selalu bermusyawarah dan melakukan
politik perkawinan ini, juga dapat dimaknai
bahwa pertentangan, pada prinsipnya bukanlah
sebuah hasil (outcome) tetapi hanyalah bagian
dari proses penyusunan dan pembuatan
kesepakatan. Artinya, ketika praktik perkawinan
dimulai, “persaingan” juga mulai dilakukan, dan
sebaliknya ketika perkawinan selesai dilakukan,
“persahabatan” kembali dijalin.

Dalam konteks ini, “persaingan sekaligus
persahabatan” bukanlah persoalan “kalah atau
menang” tetapi lebih sebagai persoalan bagai-
mana seseorang menghargai orang lain dalam
proses pembentukan kesepakatan tersebut.
Kemampuan masyarakat Minangkabau dalam
menemukan sintesis seperti ini, tentu saja tidak
terlepas dari nilai-nilai budaya yang mereka
miliki. Artinya, ada energi budaya di balik ber-
bagai fenomena yang berkembang dan di-
kembangkan oleh masyarakat Minangkabau
tersebut. Energi budaya tersebut tertuang
dalam sikap untuk selalu tenggang rasa dan
bertindak sesuai dengan rasa dan nalar yang
ada (raso jo pariso), sesuai dengan norma-
norma yang pantas secara komunal (alua jo
patuik), serta sesuai dengan aturan yang pan-
tas secara budaya (anggo-tanggo). Ini me-
nunjukkan bahwa sistem kognitif yang tertuang
dalam bentuk pepatah-petitih maupun pantun
adaik, yang berkembang di masyarakat
Minangkabau, tidaklah sekedar sebuah kata,
tetapi sebenarnya teraplikasi dalam masya-
rakatnya. Akan tetapi, sebagai masyarakat
yang dinamis, aplikasi pepatah-petitih dan
pantun adaik tersebut, di tingkat empirik
cenderung memiliki variasi sesuai dengan
kondisi ruang dan waktu.

160

SIMPULAN

Melalui dualitas praktik perkawinan Minang-
kabau di atas, dapatlah dipahami bahwa sifat
“mendua” praktik sosial masyarakat Minang-
kabau yang sering digambarkan peneliti
selama ini, lebih disebabkan karena di satu sisi
adaik akan dijadikan acuan yang sifatnya
“memaksa”, tetapi di sisi lain adaik juga me-
mungkinkan untuk diredefinisi dan direkon-
struksi. Dalam konteks ini, elemen-elemen
adaik yang mengalami proses redefinisi dan
rekonstruksi, hanya terjadi pada elemen adaik
di bagian lingkar dalam adaik (inner circle),
sementara elemen-elemen adaik yang yang
ada bagian lingkar luar adaik (outer circle)
cenderung lebih diposisikan sebagai pedoman
yang membingkai (cultural framing) praktik
perkawinan tersebut.

Berangkat dari dualitas praktik perkawinan
ini, dapat disimpulkan bahwa adaik sebagai
nilai-nilai yang dijadikan acuan dalam praktik
perkawinan tersebut akan selalu memiliki dua
sisi. Pertama, sebagai “pondasi” bagi keber-
langsungan berbagai aktivitas kehidupan dalam
masyarakat. Sebagai “pondasi”, adaik selalu
dijadikan sumber acuan utama bagi setiap
anggota masyarakat dalam berkehidupan.
Kedua, sebagai alat pelegitimasi berbagai
tindakan dan aktivitas yang dilakukan agar
mendapat pengakuan secara sosial (fau jo
adaik). Karena memiliki dua sisi, adaik akhirnya
menjadi sebuah aturan, nilai-nilai dan norma-
norma yang sifatnya dinamis, di mana sintesis
akan selalu terjadi. Di satu sisi adaik akan
dipertahankan (proses idealisasi) karena ia
menjadi alat pelegitimasi berbagai aktivitas
masyarakat yang mengalami perubahan
sesuai dengan perkembangan ruang dan
waktu. Di sisi lain, berbagai aktivitas masya-
rakat—dengan segala perubahannya—juga
harus dikembalikan ke adaik (proses reideali-
sasi) agar perkembangan dan perubah-an yang
terjadi tidak membuat masyarakatnya kehilang-
an identitas sebagai sebuah kelompok sosial.
Oleh sebab itu, adaik yang diaplikasikan dalam
setiap praktik sosial masyarakat, sebenarnya



adalah adaik hasil kesepakatan atau adaik yang
telah mengalami proses redefinisi dan rekons-
truksi.

Gambaran tentang dualitas praktik sosial
masyarakat Minangkabau ini akhirnya mem-
bawa implikasi bahwa kajian terhadap berbagai
praktik sosial dalam masyarakatnya haruslah
diarahkan pada upaya melihat proses terinte-
grasinya dua sisi adaik tersebut (sebagai
pedoman atau bingkai sekaligus sebagai alat
pelegitimasi bagi praktik sosial). Gambaran
para peneliti sebelumnya yang memandang
praktik sosial Minangkabau yang dispute,
ambiguity, dualism, dan sebagainya, diduga
karena terjebak pada pemahaman pada salah
satu sisi saja. Artinya, fenomena dispute,
ambiguity, dan dualism tersebut hanyalah
bagian dari sebuah proses, sementara hasilnya
(outcome) lebih berbentuk perpaduan yang
terintegrasi antara dua sisi adaik yaitu adaik
yang ideal sekaligus empirik.

DAFTAR RUJUKAN

Abdullah, T. 1966. “Adaik and Islam: An Examination of
Conflict in Minangkabau" dalam Indonesia No.2
(Oktober), hal. 1-24.

Amir MS. 1997. Adaik Minangkabau. Pola dan Tujuan Hidup
Orang Minangkabau. Jakarta: PT. Mutiara Sumber
Widya.

Archer, M.S 1985. “The Myth of Cultural Integration”
dalam The British Journal of Sociology, Vol. 36, No. 3.
(Sept., 1985), pp. 333-353.

Azwar, W. 2001, Matrilokal dan Status Perempuan dalam
Tradisi Bajapuik. Yogyakarta: Galang Press.

Davis, C. 1995. “Hierarchy or Complementarity?
Gendered Expression of Minangkabau Adaik” dalam
Indonesia Circle No.67, pp. 273-292.

De Jong, PE. de Josselin. 1960. Minangkabau and Negeri
Sembilan. Socio-Political Structure in Indonesia. Jakarta:
Bhratara.

Zainal Arifin - Dualitas Praktik Perkawinan Minangkabau

Ekeh, PP. 1974. Social Exchange Theory. London:
Heinemann.

Emirbayer, M., dan A Miscbe. 1995. “What is Agency”
dalam Working Paper Center for Studies of Social Change
(CSSC) January 1995. Michigan University Press.

Esten, M. 1993. Minangkabau, Tradisi dan Perubahannya.
Padang: Angkasa Raya.

Gidden, A. 1984. The Constitution of Society: The outline of
the Theory of Structuration (diterjemahkan oleh A.L.
Sujono, 1995. The Constitution of Society. Teori
Strukturasi Untuk Analisis Sosial). Malang: Penerbit
Pedati.

Hakimy, |. 1991. Rangkaian Mustika Adaik Basandi Syarak
di Minangkabau. Bandung: Penerbit PT Remaja
Rosdakarya.

Herry-Proyono, B. 2002. Anthony Giddens. Suatu Pengantar.
Yogyakarta: KPG.

Irwan, A., dan |. Semaan. 1993. “Mempersatukan Struktur,
Ruang dan Waktu : Sebuah Kritik terhadap Pendekatan
Pascastrukturalis” dalam Prisma (1), Januari 1993.

Junus, U. 1964. “Some Remarks on Minangkabau Social
Structure” dalam Bijdragen tot de Taal-, Land- en
Volkenkonde No. |20, hal.293-326.

Nasroen. 1954. Dasar-Dasar Falsafah Adaik Minangkabau.
Djakarta: Bulan Bintang.

Radjab, M. 1969. Sistem Kekerabatan Minangkabau.
Padang: Centre for Minangkabau Studies Press.
Ritzer, G., dan D.J. Goodman. 2004. Teori Sosiologi Modern

(6th edition). Jakarta: Prenada Media.

Saanin, H.H.B. 1989. “Kepribadian Orang Minangkabau
dan Psikopatologinya” dalam M.A.W. Brouwer (eds).
Kepribadian dan Perubahannya. Jakarta: Penerbit
Gramedia.

Sairin, S. 2002. Perubahan Sosial Masyarakat Indonesia.

* Perspektif Antropologi. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Tanner, N. 1969. “Disputing and Dispute Settlement
among Minangkabau of Indonesia” dalam Indonesia
No.8 (April), hal. 21-68.

Zed, Mestika dkk., (eds). 1992. Perubahan Sosial di
Minangkabau. Padang: Pusat Studi Perubahan Sosial-
Budaya.

161



