ETIKA LINGKUNGAN MASYARAKAT HINDU-DHARMA
(Studi Fenomenologi Tentang Pandangan Etika Lingkungan Alam Di Dusun Junggo,

Desa Tulungrejo, Kecamatan Bumiaji, Kota Batu)

MUTYA HANDAYANI
NIM. 115120107111040

ABSTRAK

Peristiwa kerusakan hutan di Dusun Junggo, Kota Batu menyebabkan
terjadinya banjir dan tanah longsor pada tahun 2005 sehingga menjadi perhatian umat
Hindu-Dharma. Kesadaran mereka pada alam terlihat dalam kehidupan sehari-hari.
Penelitian pada umat Hindu-Dharma ini dilihat dari teori agama sebagai realitas sosial karya
Berger. Menurutnya, agama merupakan salah satu peranan penting dalam proses
pembangunan dan pemeliharaan dunia. Seperti halnya yang terjadi pada umat Hindu-
Dharma dalam memelihara, dan menyelamatkan alam dirinya berpedoman pada nilai-nilai
ajaran agama.

Penelitian ini  menyimpulkan umat Hindu-Dharma mendapatkan
pengetahuan nilai-nilai ajaran agama melalui proses pembelajaran di dalam hidupnya baik
dari pendidikan sekolah hingga tokoh agama. Nilai kosmologi Hindu mampu membimbing
tingkah laku umat Hindu untuk melestarikan alam. Ketika bencana banjir dan tanah longsor
melanda, mengajarkan mereka bahwa terjadi perubahan lingkungan fisik karena campur
tangan manusia. Dengan pengalaman yang sama, umat Hindu kemudian melahirkan pula
kesadaran yang sama tentang bagaimana memperlakukan alam yaitu dengan mengamalkan
nilai ajaran Agama Hindu berupa kegiatan penghijauan hutan (Wana Kartika) dan
menjalankan upacara keagamaan yang berhubungan dengan alam, serta menerapkan prinsip
etika lingkungan dalam kehidupan yang berguna untuk menjaga dan melestarikan alam.

Permasalahan yang terjadi adalah kurang terjalinnya kerjasama umat Hindu
di Dusun Junggo dengan lembaga pemerintahan yang terkait. Hal tersebut karena minimnya
komunikasi antar keduanya. Jika diadakan kerja sama tiap tahunnya dalam hal pelestarian
lingkungan dapat memudahkan umat Hindu dan umat lainnya untuk mengatasi kerusakan
hutan dan mengantisipasi bencana yang mungkin akan terjadi.

Kata Kunci : Kerusakan Hutan, Kosmologi Hindu, Pelestarian Lingkungan Alam.



ABSTRACT

The forest destruction around Junggo, Batu city caused floods and landslides in 2005.
Although minority,of Hindus in that Junggo pay attention to nature destruction. Their
awarenesses on nature have been seen in daily life. This research describes about Hindus is
seen from the theory of religion as a reality of Berger works. According to them, religion is
one of the important roles in the process of development and maintenance of world, just like
what happens on Hindus in maintaining, managing and saving nature guided by the values of
religious teachings.

I concluded that Hindus gain knowledge about the values of religious teachings,
through the learning process in their life either from formal school or religious figures. The
value of the Hindu Cosmology guide the behaviour of Hindus to preserve nature. When floods
and landslides happened, those teach them that there is a change of physical environment due
to human intervention. With the same experience, Hindus also have the same awareness about
how to treat nature by implementing the values of Hindu religious teachings by greening of
the forest (Wana Kartika),doing religious ceremony related to nature, and applying the
principles of environmental ethics in life that is useful to maintain and preserve the natural
environment.

I found the problem between Hindus in Junggo and the government agencies. It
caused by lack of communication between them. If the cooperation in preserving environment
is held annually, it can facilitate Hindus and the others to overcome forest destruction and
anticipate disaster might happen.

Keywords: Forest Destruction, Disaster, Hindu Cosmology, and The Preservation of the

Natural Environment



A. Perspektif Masyarakat Minoritas pada Lingkungan Alam

Berbagai kasus kerusakan alam saat ini marak terjadi. Kerusakan alam terjadi karena
faktor manusia yang menganggap ia sebagai antroposentrisme yaitu sebuah paham yang
memandang manusia sebagai pusat dari sistem alam semesta (Keraf, 2002, hlm. 33).
Kerusakan alam bisa melalui pencemaran lingkungan baik di udara, air atau darat, kebakaran
hutan, hingga penggundulan hutan. Dari kasus kerusakan alam dan krisis ekologis, sekitar
tahun 1972 muncul etika lingkungan sebagai kekuataan mengatasi krisis ekologi (Herimanto
dan Winarno, 2010, hlm.175). Nilai etika lingkungan dapat dipahami oleh seluruh
masyarakat, termasuk melalui kehidupan beragama. Weber (dalam Suharyo, 2009)
mengatakan nilai ajaran agama digunakan sebagai pendorong tingkah laku manusia sehingga
manusia melakukan pelestarian alam yang nantinya masuk dalam konteks ibadah yaitu
dengan menjalankan ajaran agama dan dicatat sebagai sebuah pahala.

Permasalahan lingkungan alam yang terjadi di Dusun Junggo, Desa Tulungrejo, Kecamatan
Bumiaji, Kota Batu antara lain pernah mengalami kerusakan dan berdampak bencana alam.
Bencana terjadi pada tahun 2005 berupa banjir bandang dan tanah longsor di Dusun Junggo,
yang menimpa lahan pertanian masyarakat. Selain itu, menurut Wiku Resi Rahmadi Dharma
Catur Telabah (Romo Ahmad), salah satu tokoh agama Hindu di Dusun Junggo mengatakan
bahwa pada tahun 1972 Dusun Junggo mengalami banjir hingga sampai ke Kota Malang
(Hasil wawancara dengan Romo Ahmad pada tanggal 03 Maret 2015, pukul 13. 26 WIB, di
Rumahnya)

. Bencana alam ini terjadi dikarenakan pengundulan hutan dan tanah yang tidak stabil.

Didukung oleh penelitian Wijaya (2008)!, keberadaan hutan di Kota Batu 60% berada di
wilayah Kecamatan Bumiaji. Tetapi, tingkat kerusakan hutan yang terjadi di kawasan
Bumiaji sebesar 5900 ha, dan berdampak kepada menurunnya 50% debit sumber mata air
akibat dari kerusakan hutan tersebut (Wijaya, 2008).

Peneliti memilih Dusun Junggo, kecamatan Bumiaji, Kota Batu sebagai lokasi
penelitian tidak hanya karena lokasinya pernah mengalami kerusakan dan termasuk kawasan
rawan bencana alam, tetapi pada Dusun Junggo ini walaupun umat Hindu sebagai masyarakat
minoritas (sekitar 50 Kepala keluarga), mereka memiliki peranan serta kesadaran yang tinggi
dalam melestarikan lingkungan alam. (Hasil wawancara dengan Bapak Nurhadi (kepala
Dusun Junggo), pada tanggal 6 Desember 2014, di Rumahnya)

Kesadaran tersebut dapat melalui pelestarian alam untuk lingkungan yang lebih baik.

Di dalam ajaran Agama Hindu, menjaga dan melestarikan lingkungan adalah sebagian dari




ajaran agama yang dilengkapi dengan ritual-ritual keagamaan seperti upacara Dewa Yadnya
dan Butha Yadnya.

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan
fenomenologi. Menurut Hegel (Moustakas 1994, hlm.26) fenomenologi mengacu pada
pengalaman sebagaimana yang muncul pada kesadaran individu. Maka dari itu, penulis ingin
menganalisis pandangan dan praktik etika lingkungan masyarakat Hindu-Dharma dalam
berinteraksi dengan alam di Dusun Junggo. Pandangan dan praktik keagamaan itu
berlangsung pada pengalaman sehari-hari umat Hindu. Dalam memahami pandangan tersebut
dapat timbul pencarian makna. Dalam pencarian makna tentang etika lingkungan ini, praktik
sosial, ungkapan atau praktik keagamaan apa saja yang dilakukan oleh umat Hindu kepada

Tuhan dan alamnya.

B. Masalah Lingkungan Dari Pandangan Agama Sebagai Realitas Sosial

Konstruksi sosial yang digagas Berger dapat melihat bahwa agama berperan penting
sebagai realitas sosial. Dalam memahami dunia kehidupan terjadi proses dialektis, antara
individu dan dunia sosio-kultural. Agama dalam perspektif Berger dijelaskan melalui proses
pemaknaan yang dilakukan manusia terhadap lingkungannya yang mencakup tiga momentum
atau langkah. Tiga momentum tersebut adalah eksternalisasi, obyektivasi, dan internalisasi
(Berger, 1994, him.4).

Produk aktivitas manusia terlahir dari adanya eksternalisasi manusia. Eksternalisasi
menurut Berger adalah suatu pencurahan kedirian manusia secara terus-menerus ke dalam
dunia, baik dalam aktivitas fisik maupun mentalnya. (Kahmad, 2009, hlm.97). Objektivasi
(Berger, 1994, hlm.5) adalah disandangnya produk-produk aktivitas (dunia sosial) baik fisik
maupun mental yang berhadapan dengan para produsennya (hubungan antara manusia)
semula dalam bentuk suatu kefaktaan. Sedangkan internalisasi adalah peresapan kembali
realitas oleh manusia dan mentransformasikan kembali dari struktur dunia obyektif ke dalam
struktur-struktur kesadaran subyektif (Berger, 1994, hlm.4). Setelah kedua proses tersebut
berjalan, maka dalam proses internalisasi ini suatu masyarakat atau kelompok mempengaruhi
individu yang ada di dalamnya. Sehingga melalui internalisasi inilah individu-individu
mengidentifikasi melalui lembaga sosial atau organisasi sosial tempat mereka berada (Berger,
1994, him.4).

Dari adanya momentum menurut Berger, muncul sebuah legitimasi di dalam
masyarakat. Legitimasi ialah pengetahuan yang diobyektivasi secara sosial yang bertindak

untuk menjelaskan dan membenarkan suatu tatanan sosial (Berger, 1994, hlm.36). Dari



pembahasan sebelumnya, Berger dan Luckmann menyinggung tentang pencarian makna
dalam hidup dilihat dengan menekankan pada realitas dan pengetahuan (Berger dan
Luckmann, 1990, hlm. 34). Realitas tersebut meliputi realitas obyektif dan subyektif.
Realitas obyektif menurut Berger adalah suatu pengetahuan sosial (masyarakat). Dimana,
masyarakat memberikan sebuah dunia bagi manusia untuk ditempatinya (Berger, 1994, him.
16). Realitas obyektif lebih menekankan pada realitas di luar individu, yang terkait dengan
aturan dalam sebuah kelompok. Dari beberapa realitas subyektif pada akhirnya membentuk
sebuah kelembagaan sosial. Misalkan seperti lembaga-lembaga, peran-peran, dan identitas-
identitas eksis sebagai fenomena-fenomena nyata secara obyektif dalam dunia sosial,
meskipun semua itu tidak lain adalah produksi-produksi manusia (Berger, 1994, him. 17).
Setiap masyarakat yang terus mengalami perubahan, akan menghadapi masalah yang
baru. Kemudian masalah ini dapat diselesaikan dengan cara proses sosialisasi, dimana terjadi
proses mendidik atau belajar bagi para generasi baru untuk hidup sesuai dengan program
kelembagaan masyarakat. Namun, sosialisasi tidak sepernuhnya dijelaskan hanya merujuk
pada proses belajar mengenai makna terobyektivasi tetapi juga menghubungkan dirinya
dengan makna-makna tersebut. Dirinya menyerap makna-makna tersebut dan menjadikan
makna-maknanya sendiri (Berger, 1994, hlm. 19). Hal ini disebut sebagai realitas subyektif.
Realitas subyektif bagi Berger adalah pengetahuan individu. Dimana hal tersebut
terbentuk pada diri khalayak yang berasal dari realitas sosial obyektif. Jika realitas obyektif
lebih menekankan pada realitas di luar individu, maka realitas subyektif akan berproses
menjadi realitas obyektif yaitu ketika menjadi sebuah pengetahuan bersama yang berasal dari
kesadaran individu. Dimana, ia mendefinisikan dirinya dari nilai, norma dan pengetahuan
yang diinternalisasi. Dapat diambil contoh, umat Hindu-Dharma di Dusun Junggo
mempunyai pengetahuan yang sama mengenai penjagaan dan pemeliharaan lingkungan alam,
sehingga dari pengetahuan bersama ini akan menjadi sebuah kesadaran mereka untuk selalu

menerapkannya di dalam kehidupan sehari-hari.

Sumbangan Hindu-Dharma Pada Kosmologi Hindu

Peningkatan akan pentingnya kesadaran lingkungan dapat kita lihat dalam ajaran umat
Hindu yang mengenal 7ri Hita Karana. (Wardhana, dkk.1998. hlm.121-124). Tri Hita
Karana dipakai sebagai pedoman penyebab terwujudnya keselamatan yang bersumber pada
keharmonisan hubungan. 7ri Hita Karana terdiri atas parhyangan (keharmonisan hubungan

antara manusia dengan Tuhan). Palemahan (keharmonisan hubungan antara manusia dengan



lingkungan alamnya). Dan ketiga adalah Pawongan (keharmonisan hubungan antara manusia
dengan sesama manusia) (Wardhana, dkk.1998. him.121-124).

Konsep Palemahan pada ajaran Agama Hindu, berkaitan dengan sebuah paham atau
etika lingkungan bernama FEcosentrisme yang muncul awal tahun 1973. Ecosentrisme
merupakan sebuah paham yang menentang antroposentrisme (Keraf, 2002, hlm.78).
Antroposentrisme merupakan sebuah paham menghormati alam karena kepentingan manusia
bergantung pada kelestarian alam tersebut (Keraf, 2002, hlm.144). Oleh Karena itu, alam
dilihat hanya sebagai obyek, alat, dan sarana bagi pemenuhan kebutuhan dan kepentingan
manusia (Keraf, 2002, hlm. 33).

Melihat perilaku yang tidak bertanggung-jawab dengan lingkungan alamnya, muncul
paham yang menentang antroposentrisme yaitu biosentrisme. Bagi biosentrisme, tidak benar
jika dikatakan hanya manusia yang mempunyai nilai. Alam juga mempunyai nilai pada
dirinya lepas dari kepentingan manusia, sehingga pantas mendapatkan pertimbangan dan
kepedulian moral (Keraf, 2002, hlm.49). Schweitzer (1964) adalah tokoh berjasa bagi etika
biosentrisme. la mengatakan, etika biosentrisme bersumber pada kesadaran bahwa kehidupan
adalah sesuatu yang sakral. Dari kesadaran tersebut, mendorong manusia untuk
mempertahankan kehidupan dan memperlakukan lingkungan alam dengan sikap hormat
(dalam Keraf, 2002, hlm.51-52). Salah satu versi teori etika ecosentrisme dikenal sebagai
Deep ecology atau “ekologi dalam” yang dikenalkan oleh Arne Naess. Deep ecology
menuntut suatu etika baru yang tidak lagi berpusat pada manusia, akan tetapi berpusat pada
makhluk hidup seluruhnya dalam kaitannya dengan upaya mengatasi persoalan lingkungan
hidup (Keraf, 2002, hlm.76).

Dari adanya etika lingkungan dapat dirumuskan beberapa prinsip moral untuk
lingkungan hidup. Prinsip tersebut bertumpu pada teori etika biosentrisme dan ecosentrisme.
Berikut adalah prinsip-prinsip moral etika lingkungan hidup: (a) Sikap Hormat Terhadap
Alam (b) Prinsip Tanggung-Jawab (c) Solidaritas Kosmis (d) Prinsip Kasih Sayang Dan
Kepedulian Terhadap Alam (e) Prinsip “No Harm” (f) Prinsip Hidup Sederhana Dan Selaras
Dengan Alam (g) Prinsip Keadilan (h) Prinsip Demokrasi (i) Prinsip Integritas Moral (Keraf,
2002, him.144).

A. Relasi antara Kosmologi Hindu-Dharma, Lingkungan Alam dan Masyarakat
Hindu-Dharma di Dusun Junggo
Pada tahun 2005, Dusun Junggo yang berada di Desa Tulungrejo, Kota Batu pernah

mengalami banjir bandang dan tanah longsor di sekitar daerah pertanian warga. Menurut



Mangku Parman, seorang tokoh Agama Hindu di Dusun Junggo mengatakan, bencana
tersebut terjadi dikarenakan pengundulan hutan yang dilakukan oleh masyarakat pendatang
atau buruh kerja. Berdasarkan penuturan Mas Maman, umat Hindu di Dusun Junggo
mengatakan, pada pemerintahan Abdurrahman Wahid (Gus Dur) tahun 1999-2004, Gus Dur
dikatakan di media masa bahwa lahan hutan boleh dimanfaatkan. Padahal, berdasarkan
Undang-Undang Republik Indonesia (UU RI) Nomor 41 Tahun 1999 tentang Kehutanan,
menimbang bahwa hutan sebagai karunia dan amanah Tuhan Yang Maha Esa yang
dianugerahkan kepada Bangsa Indonesia, merupakan kekayaan yang dikuasai oleh Negara,
memberikan manfaat serbaguna bagi umat manusia, karenanya wajib disyukuri, diurus, dan
dimanfaatkan secara optimal, serta dijaga kelestariannya untuk sebesar-besar kemakmuran
rakyat, bagi generasi sekarang maupun generasi mendatang agar kawasan hutan berfungsi
sebagai perlindungan sistem penyangga kehidupan untuk mengatur tata air, mencegah banjir,
mengendalikan erosi, mencegah intrusi air laut, dan memelihara kesuburan tanah.?

Mendengar hasil sidang presiden yang mengatakan hutan dapat dimanfaatkan secara
optimal membuat masyarakat pendatang dan buruh pekerja tersebut memiliki asumsi yang
salah sehingga hutan yang terdapat di Dusun Junggo dan sekitarnya tersebut dialihfungsikan
menjadi lahan pertanian. Dari alih fungsi hutan inilah penyerapan air menjadi berkurang
sehingga menimbulkan banjir dan tanah longsor di Dusun Junggo. Mangku Parman juga
menyadari bahwa hutan-hutan di Dusun Junggo tersebut ditebang secara liar oleh orang-
orang yang tidak bertanggung-jawab.

Selain akibat tingkah laku manusia, letak geografis Dusun Junggo yang berada pada
dataran tinggi dengan ketinggian 1300-1700 mdpl dan curah hujan 8,9 mm (Monografi Desa
Tulungrejo 2013) juga mengakibatkan daerah tersebut memiliki potensi bencana tanah
longsor pada saat musim penghujan. Dari adanya kondisi geografis dan tingkah laku manusia
yang sering mengeksploitasi alam risiko bencana dipastikan akan terus terjadi.

Untuk menghindari kembali terjadinya bencana, tokoh Agama Hindu mengajak umat
Hindu lainnya untuk menjaga dan melestarikan lingkungan alam. Terlebih lagi, dalam ajaran
Agama Hindu diajarkan untuk berfikir dan berinteraksi dengan lingkungannya, baik itu
lingkungan alam, maupun dengan lingkungan sosialnya. Bentuk pengajaran tidak hanya
melalui ceramah saat sembahyang saja, melainkan sosialisasi yang diadakan ketika adanya
perkumpulan antar umat Hindu. Pengetahuan yang tercipta dari nilai-nilai ajaran Agama

Hindu telah mengajarkan kepada umatnya bagaimana seharusnya bersikap kepada Tuhan,

2 Diakses melalui http://prokum.esdm.go.id/uu/1999/uu-41-1999.pdf pada tanggal 29 Juni 2015. Pukul 17:39
WIB




sesama manusia, maupun alam. Menurut Romo Ahmad, ajaran tersebut terangkum 77i Hita
Karana. Tri Hita Karana adalah tiga hubungan yang sangat harmonis yang mengakibatkan
manusia mencapai keselamatan. Dari adanya pengetahuan tentang keseimbangan dan
keharmonisan yang dapat dilihat dalam tiga konsep, yaitu Parhyangan, Pawongan dan
Palemahan.

Ajaran mengenai lingkungan tidak hanya didapat melalui ajaran agama saja,
melainkan melalui berbagai tradisi atau kebudayaan. Seperti yang dikatakan oleh Basri
(2007, hlm.264) manusia dalam memaknai lingkungan alam tidak hanya melalui nilai-nilai
ajaran agama saja, melainkan pengetahuan dan kebudayaan dalam suatu daerah. Kebudayaan
yang berhubungan dengan lingkungan alam adalah tradisi Suroan, yang diyakini dapat
membersihkan dan menjauhkan desa dari bahaya maupun bencana. Penjelasan lebih lanjut

nantinya akan dibahas dalam sub bab berikutnya.

1) Praktik Ajaran Agama Hindu-Dharma Melalui Kegiatan Keagamaan Yang

Berkaitan Dengan Alam Sebagai Bentuk Pelestarian Lingkungan Alam

Manusia dalam kehidupan tidak lepas dari alam semesta, dimana dalam kegiatan
sehari-harinya berkaitan dengan lingkungan alam. Dalam kesehariannya bisa dilihat
bagaimana ketergantungan manusia dengan alam, proses penjagaan alam yang dilakukan
manusia baik secara bathin maupun fisik. Secara bathin proses penjagaan atau pelestarian
alam dapat dilihat melalui Mangku Parman, dimana dalam doanya sehari-hari ia senantiasa
mendoakan alam yang tentunya doa tersebut dipanjatkan agar terhindar dari bala atau
bencana.

Untuk menjaga dan menghargai alam tidak cukup hanya melakukan doa saja, tetapi
harus diimbangi dengan fisik atau tindakan seperti tindakan yang mencerminkan air ataupun
tanah. Dari beberapa informan, Romo Ahmad dalam menghargai unsur di atas dengan selalu
menjaga tanah agar tidak terjadi erosi serta memperhatikan kemiringan pada lahan pertanian
harus ditata teras bangku atau teras sering. Sedangkan dalam penjagaan pada air, pengelolaan
pada aliran air hujan, saluran air (got) digali sedalam 30 cm sepanjang 25 meter. Sedangkan
untuk pelengsengannya diberikan tanaman Lamtoro (Leucaena Leucocephala ssp.) bertujuan
agar tidak terjadi bencana tanah longsor.

Penjagaan alam melalui fisik seperti udara juga harus dilakukan, karena dalam hidup
manusia senantiasa membutuhkan udara atau oksigen. Bapak Tri Suwasto, ketua Parisadha
Hindu Dharma berpendapat untuk tidak melakukan pencemaran udara. Ia juga mengharuskan

umat Hindu maupun umat beragama lainnya untuk berbakti pada ibu pertiwi, pada bumi ,dan



lingkungan dengan cara tidak boleh dirusak. Hutan pun tidak boleh diganggu, karena di
dalam hutan juga terdapat hewan dan roh yang tidak terlihat oleh penglihatan. Jika diganggu,
mereka yang ada di dalamnya merasa terusik. Masih banyak lagi kegiatan sehari-hari yang
berkaitan dengan alam. Seperti hasil wawancara oleh umat Hindu yang ada di Dusun Junggo
bernama Mas Maman, Pak Tasran dan Ibu Yasmani, menurut pendapatnya berkebun
merupakan salah satu pekerjaan sehari-harinya yang berkaitan dengan alam karena mereka
adalah seorang petani. Jika fokus ke alam (misal: kerja bakti dan penanaman pohon) terbilang
jarang. Hal tersebut bisa didukung dengan pendapat Bapak Nurhadi selaku kepala Dusun
Junggo yang mengatakan untuk bersama-sama menanam pohon, masyarakat di Dusun
Junggo harus mencari hari baik untuk melakukan penanaman.

Ajaran Agama Hindu mengenai Wana Kartika (penghijauan hutan) dipraktikkan
melalui penanaman pohon menjelang musim hujan yaitu pada bulan Oktober-November.
Selain dalam kegiatan penghijauan hutan yang diajarkan dalam Agama Hindu, kehidupan
sehari-hari umat Hindu sama dengan umat beragama lainnya. Mereka sebagai makhluk yang
taat kepada Tuhan diwajibkan untuk menjalankan ibadah sebanyak tiga kali yang disebut
dengan 77i sandya. Menurut Romo Ahmad, 77 Sandya dilakukan tiga kali sehari yaitu pagi,
siang, dan sore menjelang malam. Dirinya menjelaskan makna dari Ibadah 77i Sandya.

Lebih lanjut lagi, Mangku Parman menjelaskan, dalam beribadah umat Hindu-
Dharma juga mendoakan alam dan menghaturkan rasa terima kasih kepada Tuhan dan alam
(pepohonan). Masyarakat awam (Paramont Reality) di luar umat Hindu mengira, umat Hindu
beribadah menyembah pepohonan. Padahal pada kenyataannya, umat Hindu berdoa kepada
Tuhan agar pohon yang ditanamnya dapat tumbuh subur dan berbuah lebih lebat sehingga
berguna bagi manusia. Mangku Parman juga menjelaskan ibadah di pagi hari bertujuan untuk
menghaturkan terimakasih kepada Tuhan karena masih bisa terbangun dalam keadaan yang
sehat. Do’a siang bertujuan untuk menghaturkan terimakasih karena dapat bekerja dalam
keadaan selamat. Do’a malam bertujuan menghaturkan terimakasih karena dalam satu hari
penuh dalam keadaan sehat dan bahagia. Ibadah pagi disebut dengan sembahyang “Surya
Suwarne”, kemudian tepat pukul 12 siang disebut dengan sembahyang “Sandya Kala”. Arti
dari “Sandya ” adalah di tengah dan “Kala” adalah waktu. Makna dari “Sandya Kala” adalah
kita sebagai umat Hindu harus berterimakasih kepada Tuhan karena sudah diberikan
kesehatan, hidup yang layak sebagaimana mestinya, dan menjalankan perbuatan yang lebih
baik. Kemudian yang ketiga, yaitu “Serping Suryo atau Tileming Suryo”. Di saat ini turunnya

surya kita juga rasa terimakasih pada Sang Hyang Widhi, yaitu sang pencipta alam, sang



pencipta matahari dan sebagainya, kita sebagai umat Hindu wajib berterimakasih sehingga
memohon semoga diberikan kesempatan untuk hidup, dan panjang umur.

Menurut beberapa umat Hindu lainnya memiliki pendapat lain mengenai makna 77i
Sandya. Menurut Pak Tasran, Tri Sandya yaitu kepercayaaan umat Hindu dimana sebagai
bentuk kerukunan kepada Sang Hyang Widhi apa yang kita inginkan jika diminta dapat
dikabulkan. Menurut Pak Tri Suwasto selaku ketua Parisadha Hindu Dharma di Desa
Tulungrejo, Tri Sandya adalah tempat pengaduan kepada Tuhan yang maha kuasa.
Sedangkan menurut Mas Maman, salah satu umat Hindu yang masih terbilang muda ia
menyatakan 7ri Sandya sebagai tiang agama atau pegangan hidup .

Dari kedua tokoh Agama Hindu diatas menyimpulkan bahwa makna dari ibadah 77i
Sandya adalah sebagai bentuk ucapan terima kasih (kesyukuran) kepada Tuhan. Dengan
diberikan kesempatan untuk bisa melaksanakan suatu hal demi kebaikan maka ia harus
mengucapkan terimakasih di waktu melaksanakan “77i sandya” tersebut. Sedangkan umat
Hindu lainnya memandang dengan berbagai makna maupun tujuan. Berbagai macam
pemaknaan mengenai 77i Sandya yang diartikan oleh informan di atas tergantung pada latar
belakang dan kepribadian setiap individu, bagaimana individu merespon ibadah serta
sosialisasi yang diberikan. Sosialisasi merupakan sebuah proses internalisasi yang harus
selalu dipahami sebagai salah satu momentum dari proses dialektik (Berger, 1994, him. 22).
Dengan sosialisasi ini pula seseorang mengalami berbagai macam proses pemaknaan pada
sesuatu, misalkan mengenai 77i Sandya .

Dapat diambil contoh, Mas Maman mengatakan pengetahuan seputar 77i sandya dan
Wana Kartika didapat sejak ia menempuh Sekolah Dasar (SD). Akan tetapi, saat dewasa ini,
dirinya sudah lupa tentang makna 77i Sandya secara keseluruan. Hal tersebut di dalam Berger
bisa terjadi tergantung dari tingkat keberhasilan sosialisasi yang diberikan seseorang agar
dapat mengerti secara mendalam (Berger, 1994, hlm. 22). Pada kenyataannya secara sadar
atau tidak, proses internalisasi melalui sosialisasi berlangsung seumur hidup pada seseorang.
Akan tetapi, keberhasilan sosialisasi tergantung pada adanya simentri antara dunia obyektif
masyarakat dengan dunia subyektif individu (Berger,1994, hlm. 19). Hal ini pula yang
dibahas oleh Berger mengenai sosialisasi nilai, norma dan pengetahuan yang diberikan
apakah melalui keluarga atau lingkungan masyarakat (proses eksternalisasi).

Ketika seorang individu yang mengalami sosialisasi secara total, maka setiap makna
yang secara obyektif terdapat dalam dunia sosial akan mempunyai makna analognya secara

subyektif di dalam kesadaran individu itu sendiri (Berger, 1994, hlm. 19). Hal ini menjadi



sangat penting, karena sosialisasi di dalam kehidupan tidak pernah berakhir karena sosialisasi
merupakan suatu proses berkelanjutan selama hidup manusia (Berger, 1994, hlm. 21).

Contoh lain, ketika pengetahuan yang didapat Romo Ahmad berasal dari keluarga dan
juga dari proses belajar di lingkungan luar, ini menyebabkan dirinya lebih memahami tentang
nilai-nilai ajaran agama dibandingkan dengan umat Hindu lainnya. Maka pantaslah ketika
pemahaman dan pemaknaan seseorang tergantung pada latar belakang, kepribadian dan
sosialisasi yang mempengaruhi pengetahuannya.

Dalam ibadahnya umat Hindu-Dharma menggunakan bunga karena ingin
mengucapkan rasa terimakasih telah diberikan makanan yang beraroma harum, karena
sesungguhnya makanan yang dimakan ini berasal dari bunga kemudian menjadi buah yang
berguna untuk kebutuhan hidup manusia dan hewam. Lalu, air kebutuhannya di samping
untuk mensucikan diri mulai dari mulut, sampai ubun-ubun (semua anggota badan) juga
digunakan untuk kebutuhan hidup lainnya. Menurut Romo Ahmad, Bebanten sesaji menurut
umat Hindu di samping dihaturkan aroma harum dari bunga melalui udara juga berguna
sebagai penahan udara yang tidak baik yaitu udara yang membawa keburukan. Di samping
itu, melestarikan alam yang harus dijaga dan dirawat tidak hanya ditanam tetapi tidak
dirawat. Hutan tidak hanya memberikan kehidupan bagi masyarakat yang berada di
sekitarnya, akan tetapi hutan sebagai paru-paru dunia juga memberikan manfaat bagi semua
makhluk hidup yang ada di dalam hutan tersebut. Hal ini juga disadarkan oleh Romo Ahmad
bahwa kekayaan alam Indonesia, sebagian besar tersedia di hutan. Pepohonan, tanaman obat-
obatan, dan berbagai macam hewan atau binatang terdapat di dalamnya. Selain itu, umat
Hindu-Dharma yang sebagai ibu rumah tangga juga mengatakan bahwa perlunya menjaga
tanaman, karena tanaman tersebut bisa bermanfaat untuk sehari-hari. Di Pura Luhur Giri
Arjuno tidak hanya warga Dusun Junggo atau Desa Tulungrejo saja yang beribadah di Pura
tersebut, melainkan tamu dari berbagai daerah juga antusias untuk beribadah di Pura Luhur
Giri Arjuno.

Disela kegiatan ibadah Tri Sandya, umat Hindu-Dharma di Dusun Junggo pun sering
disirami dengan nasehat atau dakwah. Dari dakwah inilah para tokoh agama berkesempatan
untuk mengajarkan umat Hindu-Dharma lainnya tentang nilai-nilai ajaran agama. Menurut
Mangku Parman, ia biasanya memberikan dakwah yang berisikan tentang Tapam asih.
Tapam asih merupakan sesuatu yang berada di dalam diri manusia sendiri. Sebelum manusia
memberikan arahan kepada orang lain, haruslah diri sendiri terlebih dahulu diperiksa, apakah
dalam melangkah sudah benar atau tidak. Selain itu, seperti biasanya Mangku Parman juga

mengingatkan umat Hindu lainnya untuk selalu menjalankan 77i Hita Karana, sebanyak



apapun rezeki yang didapatkan oleh seseorang, jika 77 Hita Karana tidak berjalan
sebagaimana mestinya, kehidupan akan sia-sia.

Selain Mangku Parman, Romo Ahmad yang seringkali menyampaikan dan mengajak
bersama-sama untuk berbakti kepada yang maha kuasa, Dewa, Leluhur, dan ke semua
ciptakaan alam, dan tidak lupa berbakti ke sanak keluarga atau saudara. Menurut
pengakuannya, pada waktu 15 hari sekali, yaitu pada Purnama Tilem, atau hari-hari raya, ia
berkeliling kerumah-rumah umat Hindu untuk memberikan dakwah atau siaran tentang 77i
Hita Karana. Jelas terlihat bahwa berpedoman pada 77i Hita Karana sangat dibutuhkan oleh
semua umat Hindu.

Untuk memahami makna 77i Hita Karana tidak semua umat Hindu di Dusun Junggo
memahami dengan benar. Ketika para tokoh Agama Hindu memaknai 77 Hita Karana
sebagai sebagai tiga penyebab keselamatan yang memberikan penghormatan pada Tuhan,
menghormati sesama ciptaan baik manusia maupun hewan, tetapi tidak sama dengan umat
Hindu lainnya yang masih terlihat kebingungan dengan makna 77i Hita Karana tersebut.
Seperti Pak Tasran dan Mas Maman yang masih kurang memahami arti dari ajaran tersebut.

Dalam ajaran Agama Hindu, praktik atau kegiatan umat Hindu dalam pelestarian
lingkungan alam disebut dengan penghijauan hutan atau “Wana Kartika”. Dimana, “Wana
Kartika” tersebut masuk dalam konsep palemahan dari pedoman 7ri Hita Karana. “Wana
kartika” dilaksanakan setiap setahun sekali pada bulan Oktober sampai dengan November.
Menurut Mangku Parman, penghijauan sangat penting dilakukan karena secara geografis
Dusun Junggo merupakan dataran tinggi sehingga pada saat musim hujan, tidak menutup
kemungkinan mengalami tanah longsor. Penghijauan hutan adalah sebagai bentuk pelestarian
dan penjagaan alam. Oleh sebab itu, tindakan dan pengetahuan tentang lingkungan alam
untuk mengantisipasi bencana sangat perlu diterapkan dalam kehidupan sehari-hari.

Melalui ajaran Agama Hindu, terutama umat Hindu-Dharma di Dusun Junggo,
menjaga dan menghormati alam semesta sangat diwajibkan karena dilengkapi dengan ritual
keagamaannya. Terlebih lagi bahwa Dusun Junggo berada di dataran tinggi dataran tinggi
dengan ketinggian 1300-1700 mdpl dan curah hujan 8,9 mm (Monografi Desa 2013). Dari
adanya kondisi geografis dan tingkah laku manusia yang sering mengeksploitasi alam risiko
bencana dipastikan mengelilingi mereka. Sehingga menurut Romo Ahmad, menjaga tanah
dibutuhkan agar tidak terjadi erosi. Lahan pertanian harus ditata dengan teras bangku, dan
juga teras sering.

Selanjutnya, tidak hanya melalui kegiatan gotong-royong atau ajaran Agama Hindu

(Tri Sandya dan berpedoman pada 7ri Hita Karana), tetapi umat Hindu juga mengenal



upacara Butha Yadnya dan Dewa Yadnya. Dalam lima persembahan suci yang tulus ikhlas
(Panca Yadnya) terdapat dua persembahan yang berhubungan dengan lingkungan alam yaitu
Butha Yadnya dan Dewa Yadnya (Pudja dkk,1983, hlm.76). Upacara Butha Yadnya, dibagi
menjadi empat, yaitu: “Mesegeh” (upacara persembahan makanan sebelum dimakan),
“Macaru” (upacara memberikan pengorbanan kepada makhluk halus agar tidak menganggu
keharmonisan duniawi), “Makelem” (merupakan upacara persembahan kepada Tuhan agar
lingkungan hidup berupa danau dan lautan menjadi damai), dan “Nangluk Merana”
(permohonan pada Tuhan agar tumbuh-tumbuhan tidak diserang oleh hama penyakit)
(Wardhana dkk, 1998, him.123).

Umat Hindu-Dharma menyebut Butha Yadnya dengan istilah Tawur Kesanga, yang
dilakukan menjelang hari raya Nyepi. Pada tahun 2015 ini, upacara Butha Yadnya jatuh pada
hari Jumat, 20 Maret 2015 di Lapangan Rampal Kota Malang. Menurut salah satu panitia,
upacara ini diadakan tiap tahun yang dihadiri ribuan umat Hindu di Kota Malang, Kabupaten
Malang dan Kota Batu. Ditambah lagi ratusan masyarakat yang beragama lain dengan penuh
rasa semangat untuk menonton kegiatan peribadatan sampai ogoh-ogoh diarak di sepanjang
jalan. Menurut Romo Ahmad, dalam Upacara Butha Yadnya, menghormati Tuhan dan
seluruh alamnya menggunakan suguhan. Suguhan atau sesaji tersebut bertujuan untuk
menolak nafsu angkara yang sifatnya raksasa atau ke roh-roh bawahan. Isi dari sesaji tersebut
seperti hasil bumi yaitu buah-buahan, ketela rambak, ubi, atau ketela pohon.

Tetapi, Mangku Parman memberikan penekanan bahwa sesaji yang dihaturkan
tergantung dari kemampuan seseorang. Ketika seseorang diberikan rejeki yang berlebih, ia
harus beramal sehingga sesaji tersebut dihaturkan terlebih dahulu, lalu dibagikan ke sesama
umat Hindu lainnya. Setelah itu, sesaji tersebut dihaturkan ke Bhuta Kala yang dalam karya
seni kebudayaan Bali diaplikasikan dalam bentuk ogoh-ogoh. Ogoh-ogoh merupakan salah
satu ikon yang digambarkan sebagai sosok dalam wujud raksasa. Ogoh-ogoh diibaratkan
sebagai simbol dari kekuatan-kekuatan negatif atau jahat. Setelah melalukan berbagai prosesi
ibadah, ogoh-ogoh yang sudah didoakan lalu diarak oleh seluruh umat Hindu.

Prosesi arak-arakan ogoh-ogoh ini melambangkan, kesadaran manusia akan
kesalahannya di masa kemarin dan berusaha memperbaiki apa yang ada di dalam diri
manusia, serta menyadari kekuatan “Bhuana Agung” (alam semesta) dan “Bhuana Alif” (diri
manusia). Acara tersebut ditutup dengan pembakaran ogoh-ogoh. Hal ini melambangkan
bahwa Bhuta Kala (ogoh-ogoh atau setan) yang menganggu kehidupan manusia telah

dimusnahkan dan manusia akan hidup tentram dan penuh kebahagiaan.



Menurut kepercayaan umat Hindu, ketika manusia melakukan kesengajaan atau
kesalahan dalam bertingkah-laku, pada saat itu manusia dipengaruhi oleh gangguan dari
Bhuta Kala atau setan. Sehingga pada saat merayakan Tawur Kesanga tersebut, ogoh-ogoh
yang diibaratkan sebagai setan didoakan terlebih dahulu, lalu dibakar. Tujuan dari dibakarnya
ohoh-ogoh tersebut adalah agar tidak mempengaruhi dan menganggu kehidupan manusia.
Sehingga manusia bisa hidup nyaman dan tentram.

Selain itu, dalam persembahan kepada Ida Sang Hyang Widhi Wasa (Tuhan) dan
Dewa-Dewi penguasa tumbuh-tumbuhan, umat Hindu juga melakukan upacara Dewa Yadnya
melalui perayaan hari “Tumpek Uduh”. Pelaksanaan upacara Dewa Yadnya pada tahun 2015
jatuh pada tanggal 20 Juni 2015. Menurut Romo Ahmad, Dewa Yadnya merupakan upacara
agar umat Hindu ingat kepada Dewa. Dewa itu kekuatan bukan perwujudan seperti dalam
pewayangan. Pemujaan upacara Dewa Yadnya dilakukan melalui dupa, bunga, hasil bumi
berupa buah-buahan lalu dihaturkan ke para Dewa. umat Hindu di Dusun Junggo tiap
tahunnya selalu ikut merayakan upacara tersebut. Misalkan dalam upacara Tawur Kesanga
(Mesengeh dan Mecaru) dilakukan di lapangan Rampal. Sedangkan Makelem diadakan di
Pantai Balekambang, Kabupaten Malang.

Meskipun masyarakat Jawa di Dusun Junggo telah mengenal adanya agama, tetapi
mereka tidak dapat dipisahkan dari tradisi yang telah ada. Manusia dalam memaknai
lingkungan alam tidak hanya melalui nilai-nilai ajaran agama saja, melainkan pengetahuan
dan tradisi atau kebudayaan dalam suatu daerah (Basri dkk, 2007, him.264). Menurut Tylor
(dalam Soekanto, 2007, hlm.150) menjelaskan bahwa kebudayaan adalah kompleks yang
mencakup pengetahuan, kepercayaan, kesenian, keindahan, moral, hukum, adat istiadat, serta
kebiasaan-kebiasaan yang didapatkan oleh manusia sebagai anggota masyarakat.

Kebudayaan atau tradisi yang dilakukan umat Hindu-Dharma ataupun umat beragama
lainnya di Dusun Junggo adalah Tradisi Suroan. Dalam tradisi tersebut umat Hindu-Dharma
ikut serta dalam merayakan tahun baru Jawa ini dengan melakukan ibadah di Pura. Menurut
Romo Ahmad, Suroan dilakukan oleh semua umat beragama di Dusun Junggo. Suroan
dijadikan sebagai kegiatan bakti, pertemuan untuk bersilaturahmi. Selanjutnya untuk
kegiatan hiburan antar umat beragama diadakan wayangan, dan acara grebeg desa (tumpeng
yang diarak ke Punden), membersihkan sumber mata air, serta berkunjung ke makam leluhur.

Tokoh agama dan pihak dusun juga seringkali memberikan pengarahan pada warga
untuk menjaga dan melestarikan alam. Misalnya arahan tersebut berupa diadakannya
permusyawarahan oleh Lembaga Pemberdayaan Masyarakat Desa (LPMD), Perusahaan

Hutan negara Indonesia (Perhutani) dan Lembaga Masyarakat Desa Hutan (LMDH).



Lembaga tersebut bermusyawarah untuk mengatasi erosi atau tanah longsor. Romo Ahmad
juga sering mengingatkan kepada generasi penerus bangsa atau anak jaman sekarang yang
tidak dapat diatur sehingga nanti ia akan mendapatkan karmanya sendiri. Romo Ahmad juga
mengingatkan untuk harus menjaga sumber mata air, karena nantinya air tersebut untuk
kebutuhan sehari-hari. Pihak dusun serta masyarakat peduli lingkungan membuat sebuah
aturan untuk pelestarian lingkungan alam seperti Analisis Mengenai Dampak Lingkungan
(AMDAL). AMDAL tersebut berguna untuk pengendalian erosi, serta mengurangi keinginan
yang dapat mengeksploitasi alam. Karena menurut Romo Ahmad, pada jaman ini, banyak
kejadian buruk yang bersumber dari manusianya sendiri. Di samping itu, kita sebagai
manusia yang memiliki akal budi harus menjaga air, karena air sangat bermanfaat untuk
minum dan kebutuhan hidup sehari-hari.

Ketika dalam pembahasan sebelumnya mengenai ibadah sehari-hari (77i Sandya),
ajaran Agama Hindu yang membahas tentang alam, ritual keagamaan yang berhubungan
dengan alam (Dewa Yadnya dan Butha Yadnya) sudah terlihat bahwa dalam Agama Hindu
tidak hanya teori tetapi juga melakukan praktik yang dimana ia sebagai umat beragama
menghormati dan melestarikan lingkungan alam. Manusia diharuskan untuk hidup harmonis
dengan Tuhan, sesama manusia dan alam. Sudah menjadi sebuah kodrat, manusia harus
mematuhi aturan yang sudah dibuat oleh Tuhan. Tumbuhan tanpa manusia akan tetap bisa
hidup, tetapi tidak dengan manusia karena manusia sampai kapanpun akan selalu
membutuhkan tumbuh-tumbuhan (alam). Tumbuhan pun membutuhkan hujan dan hujan itu
datangnya dari Tuhan. Manusia harus berdoa dan berusaha mempertahankan bumi dari segala
macam musibah atau bencana. Jika tidak bencana atau musibah akan terjadi dan itu
merupakan kehendak alam.

Menurut Romo Ahmad, untuk menjauhkan lingkungan dari bencana, umat Hindu
mendapatkan solusi yaitu mulai dari kegiatan pertanahan, gotong royong, menanam pohon di
pinggir jalan, kerja bakti membersihkan lingkungan tempat tinggal. Hal inilah yang dilakukan
masyarakat untuk mencegah erosi dan dari kegiatan tersebut menghasilkan tanaham bunga
kantil, di samping wanginya harum, batang pohon jika sudah besar nanti dapat ditebang dan
dimanfaatkan untuk bahan bangunan. selain itu, akar pohon yang kuat akan mengandung air
sehingga bisa membasahi tanah memperbesar aliran sumber mata air.

Dari penjelasan mengenai nilai-nilai ajaran di atas, individu mengalami proses
pembelajaran sehingga menghasilkan sebuah pengetahuan yang dalam pengetahuan tersebut
disebut sebagai sebuah pandangan atau pemaknaan individu pada lingkungan alamnya.

Sependapat dengan Berger dan Luckmann, pencarian makna dalam hidup dapat dilihat



dengan menekankan pada realitas dan pengetahuan (Berger dan Luckmann, 1990, hlm. 34).
Karena itu pembahasan Berger tidak lagi hanya membahas tentang fenomenologi (makna dan
sosialitas), melainkan sosiologi pengetahuan. Untuk mencapai sebuah pemaknaan mengenai
lingkungan alam, agama berperan penting sehingga dalam perspektif Berger dijelaskan
melalui proses pemaknaan yang dilakukan manusia terhadap lingkungannya yang mencakup
tiga momentum atau langkah.

Proses internalisasi dapat dilihat melalui proses penjagaan alam yang dilakukan umat
Hindu baik secara bathin maupun fisik. Internalisasi menurut Berger adalah peresapan
kembali realitas oleh manusia dan mentransformasikan kembali dari struktur dunia obyektif
ke dalam struktur-struktur kesadaran subyektif (Berger, 1994, hlm.4). Dalam proses
internalisasi ini suatu masyarakat atau kelompok mempengaruhi individu yang ada di
dalamnya. Sehingga melalui internalisasi inilah individu-individu mengidentifikasi melalui
lembaga sosial atau organisasi sosial tempat mereka berada (Berger, 1994, hlm.4). Dapat
terlihat melalui proses bagaimana Romo Ahmad belajar tentang berbagai ajaran Agama
Hindu dan kemudian ilmu yang didapat tentang nilai-nilai ajaran agama itu dirinya sebarkan
ke umat Hindu lainnya melalui ceramah. Demikian pula, dari peresapan kembali sebuah nilai
ajaran agama yang diajarkan oleh tokoh-tokoh agama, membuat pengetahuan Mas Maman
lebih menghargai dan menghormati alam dan menghasilkan berbagai pengetahuan tentang
proses penjagaan alam yang didapat melalui ceramah dari tokoh agama yang sebelumnya

pengetahuan tersebut pernah didapat sejak dirinya duduk di sekolah dasar.

2) Proses Tumbuhnya Kesadaran Etika Lingkungan Akibat Momen Bencana

Bencana banjir dan tanah longsor yang menimpa Dusun Junggo, Kecamatan Bumiaji,
telah merubah pandangan umat Hindu-Dharma terhadap lingkungan alam. Ketika bencana
terjadi di lingkungan tempat tinggal mereka, menghasilkan sebuah kesadaran akan proses
penjagaan lingkungan serta terbentuknya suatu etika lingkungan. Seperti yang telah
dijelaskan dalam bab sebelumnya, etika lingkungan adalah sebuah perilaku pandangan
manusia terhadap lingkungan alam serta bagaimana perintah atau larangan prilaku manusia
terhadap lingkungan alamnya. Etika lingkungan dibutuhkan sebagai kekuataan mengatasi
krisis ekologi. Dengan adanya etika lingkungan manusia bisa mengimbangi hak dan
kewajiban terhadap lingkungan alam.

Berdasarkan hasil penelitian, berbagai macam pemahaman umat Hindu-Dharma
dalam memandang atau memaknai etika lingkungan alam. Misalkan menurut Romo Ahmad,

etika lingkungan dipahami sebagai “persaudaraan” yang dijaga kerukunan, selalu menjaga



lingkungan alam dengan tujuan untuk mencegah erosi, dan semua umat beragama di Dusun
Junggo bersama-sama untuk menjaga kebersihan lingkungan. Dengan kata lain, alam semesta
ini diibaratkan sebagai saudara dimana harus disayang, dipelihara, dan dijaga oleh manusia.
Sehingga kebersihan dan kenyamanan dapat diperoleh yang nantinya, buah dari perilaku baik
tersebut akan dinikmati juga oleh manusia.

Terdapat persamaan pengetahuan dengan Romo Ahmad, Mangku Parman
mengatakan bahwa lingkungan alam harus dijaga karena alam juga merupakan ciptaan
Tuhan. Ketika manusia tidak sayang kepada alam, manusia tersebut akan terkena tulah
(menderita celaka). Antara manusia dengan alam terjadi kesinambungan. Ketika manusia
tidak bisa menjaga alam, sama saja manusia tidak senang, sayang (mencintai) raga atau
dirinya sendiri. Hal ini yang dikatakan “Bhuwana Agung” atau alam semesta dan “Bhuwana
Alit adalah tubuh manusia. Jadi manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan yang dianugrahkan
budi pekerti harus menyayangi alam.

Tidak berbeda jauh dengan pendapat Mas Maman, ia mengatakan bahwa manusia
harus menyadari jika ia membutuhkan alam. Sehingga manusiapun harus merawat alam.
Tidak ada yang membedakan antara manusia dan alam. Ditambah lagi Mas Maman bercerita
tentang pengalamannya sewaktu dulu menanaman pohon tetapi dirusak oleh orang lain.

Dari kesadaran akan bahaya bencana yang mengelilingi daerahnya, serta pengalaman
yang terjadi ketika tertimpa bencana, umat Hindu-Dharma memahami bahwa dalam
bertindak kepada alam juga harus sesuai dengan etika lingkungan hidup. Dari penjelasan
tersebut, terlihat bahwa mereka menentang antroposentrisme. Hal tersebut dikarenakan
dalam memandang alamnya mereka tidak lagi berpusat pada manusia, akan tetapi berpusat
pada makhluk hidup seluruhnya dalam kaitannya dengan upaya mengatasi persoalan
lingkungan hidup (Keraf, 2002, hlm.76). Prinsip-prinsip etika lingkungan diterapkan juga
dalam kehidupan sehari-harinya umat Hindu, hal ini dilakukan untuk menjaga dan
melestarikan lingkungan alam. Berikut adalah penjelasan dari prinsip-prinsip etika
lingkungan yang dihubungkan dengan umat Hindu-Dharma di Dusun Junggo:

a) Sikap Hormat Terhadap Alam

Manusia harus menghormati alam sehingga tidak merusak isi alam tersebut (baik
tumbuh-tumbuhan maupun hewan). Tuhan Yang Maha Kuasa menyediakan beraneka macam
kebutuhan manusia sehingga manusia tergantung pada alam. Alam diciptakan oleh Yang
Maha Kuasa dengan sangat sempurna. Maka dari itu, umat Hindu sangat bersyukur, memuja
dan menghormati alam semesta beserta isinya melalui upacara keagamaan. Dalam Agama

Hindu, dapat dilihat pada upacara penghormatan pada alam (khususnya tumbuh-tumbuhan)



yaitu upacara Butha Yadnya yang diadakan sebelum memperingati hari raya Nyepi dan juga
upacara Dewa Yadnya (Tumpek Uduh). Pada upacara Butha Yadnya tahun 2015 ini, jatuh
pada hari Jumat, 20 Maret 2015 di Lapangan Rampal dan juga melakukan beberapa ritual di
Pantai Balaikambang, Kabupaten Malang. Makna dari perayaan upacara tersebut adalah rasa
terima kasih kepada Tuhan karena telah diberikan kekayaan alam. Melalui pelaksanaan
secara lahir dan bathin ini, telah mengantarkan umat Hindu pada kesejahteraan dan
keharmonisan yang diinginkannya.
b) Prinsip Tanggung-Jawab
Manusia dalam menjalani kehidupan, diberikan tugas untuk bertanggung-jawab
memelihara dan merawat alam semesta. Manusia dituntut untuk mempunyai rasa memiliki
yang tinggi, seakan-akan alam adalah miliknya sendiri yang harus dilindungi (Keraf, 2002,
hlm.146-148). Sebagai contoh dalam Agama Hindu mengenal istilah “Wana Kartika” atau
penghijauan hutan. Menurut umat Hindu-Dharma di Dusun Junggo yang pernah mengikuti
kegiatan “Wana Kartika”, kegiatan tersebut pernah dilaksanakan pada tahun 2005 yang
digerakkan oleh pemuda Hindu seluruh Provinsi Jawa Timur. Kegiatannya dengan
melaksanakan penanaman pohon di hutan sekitar Pura Luhur Giri Arjuno, Dusun Junggo.
Pohon dan bambu ditanam agar air dapat meresap pada tanah dengan baik.
¢) Solidaritas Kosmis
Solidaritas kosmis ini berusaha untuk mendorong manusia agar selalu menyelamatkan
lingkungan dengan tujuan ketika manusia menyelamatkan lingkungan alam berarti ia telah
menyelamatkan kehidupan. Selain itu, solidaritas kosmis mengajarkan manusia untuk bisa
ikut merasakan apa yang dirasakan makhluk lain (Keraf, 2002, hlm.148). Seperti yang
dikatakan oleh Romo Ahmad setiap melakukan ceramah kepada umat Hindu-Dharma
lainnya, dirinya mengatakan alam semesta ini diibaratkan sebagai saudara dimana harus
disayang, dipelihara, dan dijaga oleh manusia. Sehingga kebersihan dan kenyamanan dapat
diperoleh yang nantinya, buah dari perilaku baik tersebut akan dinikmati juga oleh manusia.
Demikian pula dijelaskan oleh Mangku Parman, dirinya sebagai tokoh agama
berperan penting di masyarakat Dusun Junggo untuk mendorong masyarakat agar tidak
pernah menyerah dalam menyelamatkan lingkungan. Untuk saling mengingatkan tidak harus
membeda-bedakan agama, sehingga dirinya tidak hanya mengingatkan kepada umat Hindu-
Dharma saja, melainkan semua umat beragama di Dusun Junggo.
d) Prinsip Kasih Sayang Dan Kepedulian Terhadap Alam
Kasih sayang dan kepedulian harus dimunculkan karena sebagai sesama anggota

komunitas ekologisme semua makhluk hidup mempunyai hak untuk dilindungi, dipelihara



dirawat dan tidak disakiti (Keraf, 2002, hlm.149). Kasih sayang dan kepedulian pada anak
atau keluarga kita, harus kita lakukan juga kepada alam. Diungkapkan pula oleh Mangku
Parman, ketika manusia tidak sayang kepada alam, manusia tersebut akan terkena ftulah
(menderita celaka). Antara manusia dengan alam terjadi kesinambungan. Ketika manusia
tidak bisa menjaga alam, sama saja manusia tidak senang, sayang (mencintai) raga atau
dirinya sendiri. Hal ini yang dikatakan “Bhuwana Agung’ atau alam semesta dan “Bhuwana
Alit adalah diri manusia. Jadi kita harus benar-benar sayang kepada alam.
e) Prinsip “No Harm”

Ketika manusia mempunyai kewajiban moral dan tanggung-jawab terhadap alam,
manusia diwajibkan untuk tidak merugikan alam secara tidak perlu. Misalkan, tidak
menyakiti binatang, tidak melakukan pencemaran yang membuat spesies di laut atau di
sungai mati, tidak menyebabkan keanekaragaman hayati di hutan terbakar, dan tidak
membuang limbah seenaknya (Keraf, 2002, hlm.150-151). Di dalam Tapam asih, terdapat
tiga bagian yaitu Manajika, Wajika Kayika. Pertama, Manajika yaitu sebelum manusia
melaksanakan suatu hal, dipikirlah terlebih dahulu dengan sangat baik, apakah itu diri sendiri
merugikan orang lain, merugikan sesama atau merugikan alam. Kedua, Wajika
(Jawa: Wijanten) yaitu menjaga ucapan atau cara berbicara. Ketiga, Kayika suatu perbuatan
sebelum manusia berbuat dan berbicara haruslah dipikir terlebih dahulu.

Jika melihat prinsip etika lingkungan hidup manusia dalam menjalani kehidupan,
diberikan tugas untuk bertanggung-jawab memelihara dan merawat alam semesta. (Keraf,
2002, hlm.146-148). Sehingga sangat cocok bahwa Wana Kartika atau penghijauan hutan
merupakan prinsip tanggung-jawab manusia pada alamnya. Menurut Mangku parman, ketika
manusia tidak bertanggung-jawab dengan lingkungan alam yang akan merugi adalah diri
sendiri.

f) Prinsip Hidup Sederhana Dan Selaras Dengan Alam

Prinsip ini menegaskan bahwa kita sebagai manusia yang memiliki akal pikiran harus
mengembangkan mutu kehidupan yang baik. Manusia boleh rakus dan tamak dalam
mengumpulkan harta tetapi, manusia tidak dibenarkan untuk bersifat rakus, tamak dan
memiliki gaya hidup yang konsumtif (Keraf, 2002, hlm.151-152). Hal ini juga menjadi
pedoman masyarakat di Pulau Jawa untuk harus bersikap hati-hati dengan prinsip aja dumeh
(jangan mentang-mentang) dan aja aji mumpung (jangan oportunis) (Herusasoto, 2001,
hlm.75). Beberapa waktu lalu, penulis berhasil mewawancarai salah satu umat Hindu yang
memiliki prinsip hidup sederhana seperti yang dijelaskan diatas.

g) Prinsip Keadilan



Prinsip keadilan berbicara tentang bagaimana manusia harus berperilaku satu terhadap
yang lain dalam kaitannya dengan alam semesta dan bagaimana sistem sosial harus diatur
agar berdampak positif pada kelestarian lingkungan hidup (Keraf, 2002, hlm.153). Sehingga
di dalam kehidupan manusia harus berlaku adil dengan dirinya dan alam. Konsep palemahan
dalam Tri Hita Karana menjelaskan alam adalah salah satu ciptaan Tuhan yang harus dijaga.
Alam begitu berpengaruh pada kehidupan manusia dan segala isinya. Manusia pun menyadari
di dalam kehidupannya sangat bergantung pada lingkungan alam.

Menurut Romo Ahmad, alam boleh dimanfaatkan dengan baik, tetapi alam pun harus
tetap dijaga dan dirawat. Menurutnya, sebagai manusia tidak boleh terlalu “nafsu” untuk
memanfaatkan alam. Pada saat hari raya Galungan, umat Hindu dilatih untuk memerangi
nafsu angkara (nafsu yang tidak sewajarnya sehingga melanggar dari hukum agama, hukum
adat, dan hukum criminal). Nafsu manusia tersebut harus dijaga. Romo Ahmad sebagai tokoh
Agama Hindu mengarahkan dan mengingatkan umat Hindu lainnya bahwa nilai-nilai ajaran
Agama Hindu tidak hanya menjadi sebuah teori saja, melainkan harus dipraktikkan agar
memberikan dampak positif pada manusia, hewan, dan alam.

Selain itu, Ibu Yasmani juga menjelaskan, di dalam kehidupan harus saling
menghargai, baik kepada sesama manusia maupun pada alam. Untuk memanfaatkan hasil
alam harus banyak bersabar, tidak boleh sombong ataupun seenaknya sehingga merugikan
alam.

h) Prinsip Demokrasi

Prinsip demokrasi terkait erat dengan hakikat alam. Dimana setiap manusia yang
peduli kepada lingkungan alamnya, adalah orang-orang yang memiliki demokrasi yang
tinggi. Prinsip demokrasi dalam bidang lingkungan dan pembangunan dapat dilihat melalui
pengambilan keputusan atau kebijakan yang menentukan baik-buruk, rusak tidaknya, dan
tercemar tidaknya lingkungan hidup (Keraf, 2002, hlm.155). Sehingga dalam proses
pembangunan harus mengajukan analisis mengenai dampak lingkungan (AMDAL). Seperti
dalam penjelasam Romo Ahmad, AMDAL harus dilaksanakan sebagai usaha pelestarian
alam. Jika suatu pembangunan tidak berdasarkan AMDAL, hukum criminal maupun hukum
karma-pun berlaku.

Menurut Mas Maman, ketika seorang menjalankan nilai-nilai ajaran agamanya
dengan baik tentu mereka akan merasa takut jika merusak lingkungan. Dan sebaliknya, ketika
mereka tidak menjalankan perintah agamanya mereka senantiasa berbuat kerusakan dan

menganggu kehidupan orang lain. Dengan kesimpulannya, Mas Maman mengingatkan



sebagai umat beragama yang baik harus berpegang pada ajaran agama dan prinsip demokrasi
yaitu peduli pada lingkungan alamnya.
i) Prinsip Integritas Moral

Prinsip ini dikhususkan untuk pejabat publik agar mempunyai sikap dan perilaku
moral yang mengamankan kepentingan publik. Ia dituntut untuk tidak menyalahgunakan
kekuasaanya untuk kepentingan dirinya dan kelompok dengan merugikan kepentingan
masyarakat dan juga tidak merugikan lingkungan alam (Keraf, 2002, hlm.157-158.
Berdasarkan hasil informasi dari Romo Ahmad beberapa waktu lalu, yang melakukan
penggundulan hutan di Dusun Junggo sehingga mengakibatkan bencana adalah masyarakat
pendatang yaitu buruh kerja dari luar Dusun Junggo. Sekitar tahun 2002 Romo Ahmad
mengingatkan dan berusaha mencegah tetapi ia malah dimusuhi. Sehingga dari perilaku
penggundulan hutan tersebut merugikan masyarakat sekitar dan tentunya merugikan alam.

Kesadaran masyarakat Hindu-Dharma pada lingkungan alam memiliki persamaan
pendapat karena informan tersebut mengalami pengalaman yang sama, yaitu sama-sama
pernah mengalami bencana sehingga dalam proses ini disebut sebagai objektivasi (1994,
hlm.5). Setelah terjadi bencana banjir dan tanah longsor yang melanda pada tahun 2005,
membuat umat Hindu-Dharma memiliki pengalaman obyektif yang sama. Meskipun secara
personal cara mereka merespon bencana berbeda, namun pengalaman ini mengajarkan
mereka bahwa terjadi perubahan lingkungan fisik karena campur tangan manusia. Misalnya
seorang pemilik lahan akan memiliki respon berbeda dengan buruh tani akibat lahannya
tersapu banjir dan tanah longsor. Namun demikian, banjir menjadi peristiwa yang sangat
penting sebagai penanda perubahan lingkungan fisik. Terlebih banjir tahun 2005 adalah
banjir pertama sejak lebih dari tiga dekade sebalumnya. Dengan pengalaman yang sama,
umat Hindu-Dharma kemudian melahirkan pula kesadaran yang sama tentang bagaimana
memperlakukan alam yaitu dengan mengamalkan nilai-nilai ajaran Agama Hindu berupa
kegiatan penghijauan hutan (Wana Kartika) serta menjalankan upacara keagamaan yang
berhubungan dengan alam.

Dalam proses obyektivasi ini, seseorang berusaha untuk memaknakan kembali atau
meninjau ulang peristiwa yang telah terjadi berdasarkan pengalaman hidupnya. Ketika nilai-
nilai ajaran agama dan prinsip-prinsip etika lingkungan dirasa benar dan berfungsi untuk
kehidupannya, ia senantiasa memaknai nilai-nilai tersebut, kemudian dipraktikkan dalam
kehidupannya dengan Tuhan, sesama manusia dan juga ke alam. Seperti yang dikatakan

Mangku Parman, manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan harus percaya adanya Sang Widhi,



harus saling menghormati sesama manusia serta harus saling menghormati seluruh makhluk

hidup yang ada di muka bumi dan di langit (alam semesta).

3) Momen Eksistensi dan Adaptasi dalam Kehidupan sehari-hari

Produk aktivitas manusia terlahir dari adanya eksternalisasi manusia. Eksternalisasi
menurut Berger adalah suatu pencurahan (perwujudan) kedirian (eksistensi) manusia secara
terus-menerus ke dalam dunia, baik dalam aktivitas fisik maupun mentalnya. Sehingga,
dengan keberadaannya tersebut ia secara terus-menerus mencurahkan kediriannya dalam
suatu aktivitas (Berger, 1994, hlm.4). Sebagai contoh, eksternalisasi dalam penelitian
merupakan suatu proses adaptasi (penyesuaian diri) seseorang dalam kelompok keagamaan
(Parisadha Hindu Dharma). Ketika seorang manusia hidup dalam masyarakat, ia akan
senantiasa menganggap dirinya sebagai bagian penting dalam masyarakat tersebut, sehingga
ia akan mempengaruhi masyarakat (Kahmad, 2009, hlm.97).

Seperti yang diungkapkan oleh Mangku Parman, tergabung dalam kelompok
keagamaan atau Parisadha Hindu Darma memiliki banyak manfaat. Pertama, adalah
ketenangan hidup. Semuanya yang ada di Pura memiliki tujuan untuk mencari ketenangan
hidup, berbakti kepada para leluhur, baik para leluhur yang ada di Jawa, maupun yang ada di
Bali. Kedua, adalah manfaat pada diri sendiri. Dapat dipercaya oleh umat Hindu-Dharma
untuk menjadi seorang Pemangku. Perannya di sini adalah mengasuh seluruh umat Hindu,
sehingga dipercaya melayani umat untuk mengantarkan kepada umat Hindu laki-laki
maupun perempuan, tua — muda, meminta diantar dan ditujukan kepada Tuhan Yang Maha
Esa. Selain itu, Romo Ahmad juga menjelaskan perannya sebagai Resi atau Romo adalah
melayani kebutuhan umat. Melayani doa atau pujaannya memohon kepada Tuhan. Dan selain
itu, Romo Ahmad berperan untuk mendoakan mohon keselamatan alam semesta. Dalam
konteks ini, para tokoh agama menganggap bahwa dirinya merupakan bagian penting dan
memberikan pengaruh besar kepada umat Hindu di Dusun Junggo, Kecamatan Bumiaji.

Menurut Romo Ahmad, pada saat beribadah inilah umat Hindu-Dharma saling
bertukar pikiran. Bapak Tasran dan Bu Yasmani sepasang suami-istri mengaku dalam
keikutsertaan kelompok agama yaitu untuk kepercayaanya agar tentram di dalam umat
Hindu-Dharma dan bermanfaat bisa berkumpul, memiliki banyak teman, dan saling bertukar
pendapat dengan umat Hindu lainnya. Ditambah lagi dengan informasi yang diberikan oleh
Ibu Yasmani, setiap minggu, ibu-ibu yang beragama Hindu berkumpul di sanggar untuk
sembahyangan. Perkumpulannya tersebut semacam arisan dan bertukar informasi apakah ada

umatnya yang sedang mengalami sakit atau meninggal.



Berbeda dengan Bapak Tasran dan Bu Yasmani, Mas Maman dan Bu Suci mengaku
tidak terlalu aktif dalam kelompok keagamaan Hindu tersebut. Ketidakaktifan mereka ini
mengakibatkan dirinya tidak banyak mendapatkan informasi yang beredar di lingkungan
tempat tinggalnya.

Ketidakterlibatan mereka dalam kelompok keagamaan tersebut nampaknya telah
diuraikan oleh Berger dalam teori konstruksi sosialnya, dimana terdapat proses adaptasi atau
penyesuaian diri dengan nilai dan tindakan (relasi antar umat beragama), seperti: adaptasi
dengan nilai dan tindakan yaitu sikap menerima dan menolak yang dapat dilihat melalui
partisipasi individu dalam berbagai kegiatan keagamaan.

Proses eksternalisasi tidak hanya melibatkan sesama umat Hindu-Dharma di Dusun
Junggo saja. Proses ini juga terjadi ketika umat Hindu-Dharma berintaraksi dengan
masyarakat di luar Hindu (Paramont Reality). Ini dapat dilihat, ketika umat non Hindu atau
masyarakat awam menganggap umat Hindu melakukan pemujaan kepada pepohonan seperti
pada upacara Butha Yadnya. Padahal dalam kepercayaan umat Hindu, upacara Butha Yadnya
(Nangluk Merana) dipercayai sebagai bentuk upacara atau ritual keagamaan untuk
permohonan pada Tuhan agar tumbuh-tumbuhan tidak diserang oleh hama penyakit,
mendoakan alam dan menghaturkan rasa terima kasih kepada Tuhan dan alam (pepohonan)
agar pohon yang ditanamnya dapat tumbuh subur dan berbuah lebih lebat sehingga berguna
bagi manusia.

Seperti yang telah diuraikan pada bab sebelumnya, menurut Bapak Parianto telah
nampak bahwa pada pelaksanaan ibadah umat Hindu misalkan 77i Sandya bukan hanya
sebagai suatu ibadah dan mengharapkan pahala saja, melainkan memiliki tujuan sebagai
suatu saat yang tepat untuk mengucapkan terimakasih kepada alam dan Tuhan pemilik alam
semesta karena Tuhan telah memberikan alam yang penuh kebaikan. Dimana untuk
mendapatkan kesehatan manusia harus memakan tumbuh-tumbuhan yang baik bagi tubuh.
Diberikan keselamatan dalam bekerja sebagai bentuk dijauhkan dari risiko atau ancaman

sehingga manusia merasa bahagia atas segala macam kebaikan Sang Hyang Widhi.

KESIMPULAN

Dalam proses internalisasi, nilai-nilai ajaran agama (7ri Hita Karana, pelaksanaan 7Tri
Sandya, upacara Butha Yadnya dan Dewa Yadnya) berguna sebagai pengetahuan umat Hindu
untuk selalu menjaga, merawat dan melestarikan lingkungan alamnya. Dari pengetahuan
tersebut muncul sebuah tindakan berupa kegiatan umat Hindu-Dharma dalam pelestarian

lingkungan alam disebut dengan “Wana kartika” yang bertujuan untuk mengantisipasi



bencana. Umat Hindu-Dharma mendapatkan pengetahuan yang dilalui dalam proses
pembelajaran di dalam hidupnya misalkan melalui pendidikan sekolah atau pendidikan
keluarga.

Setelah terjadi bencana banjir dan tanah longsor yang melanda pada tahun 2005,
membuat umat Hindu-Dharma memiliki pengalaman obyektif yang sama. Meskipun secara
personal cara mereka merespon bencana berbeda, namun pengalaman ini mengajarkan
mereka bahwa terjadi perubahan lingkungan fisik karena campur tangan manusia. Dengan
pengalaman yang sama, umat Hindu-Dharma kemudian melahirkan pula kesadaran yang
sama tentang bagaimana memperlakukan alam yaitu dengan mengamalkan nilai-nilai ajaran
Agama Hindu berupa kegiatan penghijauan hutan (Wana Kartika) dan menjalankan upacara
keagamaan yang berhubungan dengan alam, serta menerapkan prinsip-prinsip etika
lingkungan dalam kehidupan yang berguna untuk menjaga dan melestarikan lingkungan
alam. Sehingga, dalam proses ini disebut sebagai objektivasi.

Dalam eksternalisasi, ketika seorang manusia hidup dalam masyarakat, ia akan
senantiasa menganggap dirinya sebagai bagian penting dalam masyarakat tersebut. Sehingga,
ia akan mempengaruhi masyarakat (umat Hindu lainnya) seperti yang dilakukan oleh tokoh
Agama Hindu. Sedangkan ketidakterlibatan sebagian umat Hindu-Dharma dalam kelompok
keagamaan tersebut nampaknya telah diuraikan oleh Berger dalam teori konstruksi sosialnya,
dimana terdapat proses adaptasi atau penyesuaian diri dengan nilai dan tindakan (relasi antar
umat beragama), seperti: adaptasi dengan nilai dan tindakan yaitu sikap menerima dan
menolak yang dapat dilihat melalui partisipasi individu dalam berbagai kegiatan keagamaan.
Proses eksternalisasi juga terjadi ketika umat Hindu-Dharma berintaraksi dengan masyarakat
di luar Hindu. Ini dapat dilihat, ketika umat non Hindu menganggap umat Hindu-Dharma

melakukan pemujaan kepada pepohonan.

DAFTAR PUSTAKA

Basri, dkk. 2007. Buddhisme Theravada dan gempa bumi. Respon umat Buddha di Gatak,
Kotesan Klaten terhadap gempa bumi 27 Mei 2006. Bandung: Mizan Pustaka.

Berger, P.L. (1994). Langit suci: Agama sebagai realitas sosial. Penerjemah Hartono.

Jakarta: Pustaka LP3ES.

Berger, P.L. dan Luckmann, T. (1990). Tafsir sosial atas kenyataan: risalah tentang

sosiologi pengetahuan. Jakarta: LP3ES.



Herusasoto. 2001. Simbolisme dalam budaya Jawa. Jogyakarta: Hanindita Graha Widia.
Herimanto dan Winarno.2010. llmu sosial dan budaya dasar. Jakarta: Bumi aksara.

Suprayogo, I. dan Topbroni. (2003). Methodologi penelitian sosial agama (Cet.
XII;)Bandung : Remaja Rosdakarya.

Kahmad, D. (2000). Sosiologi agama. Bandung: Remaja Rosdakarya.
Keraf, S. (2002). Etika lingkungan. Jakarta: Kompas.

Moustakas, C.E.. (1994). Phenomenological research methods. USA: SAGE Publications

Inc.

Nugroho, A.A. (2001). Dari etika bisnis ke etika ekobisnis. Jakarta: Gramedia Widiasarana
Indonesia.

Soekanto, S. (2007). Sosiologi: Suatu pengantar. Jakarta : Raja Grafindo Persada.

Suharyo, T. (). Pendidikan antiteroris. Pikiran rakyat.edisi 27 Juli 2009

Wardhana, dkk. (1998). Buku pelajaran agama Hindu tingkat SMU Kelas III. Jakarta:

Hanuman Sakti.

Wijaya, H. (2008). Upaya Gerakan Intensifikasi Rehabilitasi Alam Bumiaji (GIRAB) Di
kecamatan Bumiaji, kota Batu. : Universitas Muhammadiyah Malang. Diakses pada
15 Januari 2015 Pada Pukul 11.42 WIB melalui
www.studentresearch.umm.ac.id/index.php/department of sociology/article/view/75

43

Dokumen Pemerintah

Pemerintah Republik Indonesia. Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 32 Tahun 2009
tentang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup



BIOGRAFI PENULIS

Mutya Handayani meamatkan pendidikan di TK Perwanida II Perumnas tahun 1998,
SD di SDN 37 Ampenan tahun 2005, SMPN 13 Mataram tahun 2008, SMAN 7 Mataram
tahun 2011, dan Jurusan Sosiologi FISIP Universitas Brawijaya, Malang, tahun 2015.

Pengalaman organisasi yang dimilikinya adalah OSIS SMAN 7 Mataram tahun 2010,
panitia Coffee Break Sosiologi, sesi Publikasi dan Dokumentasi KKN di Desa Sidoasri,
Malang.

Pengalaman penelitiannya meliputi Pengaruh Tingkat Partisipasi Petani Dalam
Kehidupan Tani Terhadap Peningkatan Pendapatan di Desa Pandansari, Malang, tahun 2012,
Perbedaan Pola Konsumsi Antara Petani Pemilik Sawah Dan Penggarap Sawah (Studi Di
Dusun Krajan, Desa Randuangung, Kecamatan Singosari, Kabupaten Malang), Pemaknaan
Masyarakat Pada Sumber Mata Air (Studi Fenomenologi Pada Masyarakat Dusun Jurang
Kuali di Desa Sumber Brantas, Kecamatan Bumaji, Batu tentang Sumber Mata Air
Arboretum dan Lainnya), dan Peran Kelompok Agama Islam Dan Hindu Dalam Melihat
Risiko Bencana (Studi Fenomenologi pada Dusun Junggo, Desa Tulungrejo, Kecamatan
Bumiaji, Kota Batu) tahun 2013.

Pada tahun 2014, ia melakukan penelitian-penelitian berikut Gerakan Sosial FMPMA
(Studi Tentang Wacana Sumber Mata Air Gemulo dan Civil Society dalam Pespektif Forum
Masyarakat Peduli Mata Air di Desa Bulukerto, Kecamatan Bumiaji, Kota Batu), Evaluasi
Kebijakan BLSM (Studi Tentang Pola Pendistribusian Dana BLSM Pada Masyarakat
Penerima BLSM Di Kelurahan Merjosari, Kecamatan Lowokwaru, Kota Malang), Kelompok
Parkir Sebagai Turifikasi (Studi Pada Kelompok Parkir Luar, dalam Mengelola Parkir di
Wisata Batu Night Spectacular Desa Oro-Oro Ombo, Kota Batu), Dampak penerimaan dana
blsm terhadap Daya beli masyarakat (Studi Dampak Sosial-Ekonomi Pada Masyarakat
Penerima BLSM Di Kelurahan Merjosari, Kecamatan Lowokwaru, Kota Malang), dan
Tipologi Masyarakat Dusun Precet (Studi Kuantitatif Deskriptif Di Dusun Precet, Desa

Sumbersuko, Kecamatan Wagir Kabupaten Malang).

Email : Mutyahandayani606@gmail.com



