
 

ETIKA LINGKUNGAN MASYARAKAT HINDU-DHARMA 

(Studi Fenomenologi Tentang Pandangan Etika Lingkungan Alam Di Dusun Junggo, 

Desa Tulungrejo, Kecamatan Bumiaji, Kota Batu) 

 

MUTYA HANDAYANI  

NIM. 115120107111040 

 

ABSTRAK 

 

 Peristiwa kerusakan hutan di Dusun Junggo, Kota Batu menyebabkan 

terjadinya banjir dan tanah longsor pada tahun 2005 sehingga menjadi perhatian umat 

Hindu-Dharma. Kesadaran mereka pada alam terlihat dalam kehidupan sehari-hari. 

Penelitian pada umat Hindu-Dharma ini dilihat dari teori agama sebagai realitas sosial karya 

Berger. Menurutnya, agama merupakan salah satu peranan penting dalam proses 

pembangunan dan pemeliharaan dunia. Seperti halnya yang terjadi pada umat Hindu-

Dharma dalam memelihara, dan menyelamatkan alam dirinya berpedoman pada nilai-nilai 

ajaran agama.  

 Penelitian ini menyimpulkan umat Hindu-Dharma mendapatkan 

pengetahuan nilai-nilai ajaran agama melalui proses pembelajaran di dalam hidupnya baik 

dari pendidikan sekolah hingga tokoh agama. Nilai kosmologi Hindu mampu membimbing 

tingkah laku umat Hindu untuk melestarikan alam. Ketika bencana banjir dan tanah longsor 

melanda, mengajarkan mereka bahwa terjadi perubahan lingkungan fisik karena campur 

tangan manusia. Dengan pengalaman yang sama, umat Hindu kemudian melahirkan pula 

kesadaran yang sama tentang bagaimana memperlakukan alam yaitu dengan mengamalkan 

nilai ajaran Agama Hindu berupa kegiatan penghijauan hutan (Wana Kartika) dan 

menjalankan upacara keagamaan yang berhubungan dengan alam, serta menerapkan prinsip 

etika lingkungan dalam kehidupan yang berguna untuk menjaga dan melestarikan alam.  

 Permasalahan yang terjadi  adalah kurang terjalinnya kerjasama umat Hindu 

di Dusun Junggo dengan lembaga pemerintahan yang terkait. Hal tersebut karena minimnya 

komunikasi antar keduanya. Jika diadakan kerja sama tiap tahunnya dalam hal pelestarian 

lingkungan dapat memudahkan umat Hindu dan umat lainnya untuk mengatasi kerusakan 

hutan dan mengantisipasi bencana yang mungkin akan terjadi. 

Kata Kunci : Kerusakan Hutan, Kosmologi Hindu, Pelestarian Lingkungan Alam. 



 

 

ABSTRACT 

 The forest destruction around Junggo, Batu city caused floods and landslides in 2005. 

Although minority,of Hindus in that Junggo pay attention to nature destruction. Their 

awarenesses on nature have been seen in daily life. This research describes about Hindus is 

seen from the theory of religion as a reality of Berger works. According to them, religion is 

one of the important roles in the process of development and maintenance of world, just like 

what happens on Hindus in maintaining, managing and saving nature guided by the values of 

religious teachings.  

  I concluded that Hindus gain knowledge about the values of religious teachings,  

through the learning process in their life either from formal school or religious figures. The 

value of the Hindu Cosmology guide the behaviour of Hindus to preserve nature. When floods 

and landslides happened, those teach them that there is a change of physical environment due 

to human intervention. With the same experience, Hindus also have the same awareness about 

how to treat nature by implementing the values of Hindu religious teachings by greening of 

the forest (Wana Kartika),doing religious ceremony related to nature, and applying the 

principles of environmental ethics in life that is useful to maintain and preserve the natural 

environment. 

 I found the problem between Hindus in Junggo and the government agencies. It 

caused by lack of communication between them. If the cooperation in preserving environment 

is held annually, it can facilitate Hindus and the others to overcome forest destruction and 

anticipate disaster might happen. 

Keywords: Forest Destruction, Disaster, Hindu Cosmology, and The Preservation of the 

Natural Environment 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

A. Perspektif  Masyarakat Minoritas pada Lingkungan Alam  

Berbagai kasus kerusakan alam saat ini marak terjadi. Kerusakan alam terjadi karena 

faktor manusia yang menganggap ia sebagai antroposentrisme yaitu sebuah paham yang 

memandang manusia sebagai pusat dari sistem alam semesta (Keraf, 2002, hlm. 33). 

Kerusakan alam bisa melalui pencemaran lingkungan baik di udara, air atau darat, kebakaran 

hutan, hingga penggundulan hutan. Dari kasus kerusakan alam dan krisis ekologis, sekitar 

tahun 1972 muncul etika lingkungan sebagai kekuataan mengatasi krisis ekologi (Herimanto 

dan Winarno, 2010, hlm.175). Nilai etika lingkungan dapat dipahami oleh seluruh 

masyarakat, termasuk melalui kehidupan beragama. Weber (dalam Suharyo, 2009) 

mengatakan nilai ajaran agama digunakan sebagai pendorong tingkah laku manusia sehingga 

manusia melakukan pelestarian alam yang nantinya masuk dalam konteks ibadah yaitu 

dengan menjalankan ajaran agama dan dicatat sebagai sebuah pahala.  

Permasalahan lingkungan alam yang terjadi di Dusun Junggo, Desa Tulungrejo, Kecamatan 

Bumiaji, Kota Batu antara lain pernah mengalami kerusakan dan berdampak bencana alam. 

Bencana terjadi pada tahun 2005 berupa banjir bandang dan tanah longsor di Dusun Junggo, 

yang menimpa lahan pertanian masyarakat. Selain itu, menurut Wiku Resi Rahmadi Dharma 

Catur Telabah (Romo Ahmad), salah satu tokoh agama Hindu di Dusun Junggo mengatakan 

bahwa pada tahun 1972 Dusun Junggo mengalami banjir hingga sampai ke Kota Malang 

(Hasil wawancara dengan Romo Ahmad pada tanggal 03 Maret 2015, pukul 13. 26 WIB, di 

Rumahnya) 

. Bencana alam ini terjadi dikarenakan pengundulan hutan dan tanah yang tidak stabil. 

Didukung oleh penelitian Wijaya (2008)1, keberadaan hutan di Kota Batu 60% berada di 

wilayah Kecamatan Bumiaji. Tetapi, tingkat kerusakan hutan yang terjadi di kawasan 

Bumiaji sebesar 5900 ha, dan berdampak kepada menurunnya 50% debit sumber mata air 

akibat dari kerusakan hutan tersebut (Wijaya, 2008).  

Peneliti memilih Dusun Junggo, kecamatan Bumiaji, Kota Batu sebagai lokasi 

penelitian tidak hanya karena lokasinya pernah mengalami kerusakan dan termasuk kawasan 

rawan bencana alam, tetapi pada Dusun Junggo ini walaupun umat Hindu sebagai masyarakat 

minoritas (sekitar 50 Kepala keluarga), mereka memiliki peranan serta kesadaran yang tinggi 

dalam melestarikan lingkungan alam. (Hasil wawancara dengan Bapak Nurhadi (kepala 

Dusun Junggo), pada tanggal 6 Desember 2014, di Rumahnya)  

Kesadaran tersebut dapat melalui pelestarian alam untuk lingkungan yang lebih baik. 

Di dalam ajaran Agama Hindu, menjaga dan melestarikan lingkungan adalah sebagian dari 

                                                           

 

 



 

ajaran agama yang dilengkapi dengan ritual-ritual keagamaan seperti upacara Dewa Yadnya 

dan Butha Yadnya. 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan 

fenomenologi. Menurut Hegel (Moustakas 1994, hlm.26) fenomenologi mengacu pada 

pengalaman sebagaimana yang muncul pada kesadaran individu. Maka dari itu, penulis ingin 

menganalisis pandangan dan praktik etika lingkungan masyarakat Hindu-Dharma dalam 

berinteraksi dengan alam di Dusun Junggo. Pandangan dan praktik keagamaan itu 

berlangsung pada pengalaman sehari-hari umat Hindu. Dalam memahami pandangan tersebut 

dapat timbul pencarian makna. Dalam pencarian makna tentang etika lingkungan ini, praktik 

sosial, ungkapan atau praktik keagamaan apa saja yang dilakukan oleh umat Hindu kepada 

Tuhan dan alamnya.  

 

B. Masalah Lingkungan Dari Pandangan Agama Sebagai Realitas Sosial 

Konstruksi sosial yang digagas Berger dapat melihat bahwa agama berperan penting 

sebagai realitas sosial. Dalam memahami dunia kehidupan terjadi proses dialektis, antara 

individu dan dunia sosio-kultural. Agama dalam perspektif Berger dijelaskan melalui proses 

pemaknaan yang dilakukan manusia terhadap lingkungannya yang mencakup tiga momentum 

atau langkah. Tiga momentum tersebut adalah eksternalisasi, obyektivasi, dan internalisasi 

(Berger, 1994, hlm.4).  

Produk aktivitas manusia terlahir dari adanya eksternalisasi manusia. Eksternalisasi 

menurut Berger adalah suatu pencurahan kedirian manusia secara terus-menerus ke dalam 

dunia, baik dalam aktivitas fisik maupun mentalnya. (Kahmad, 2009, hlm.97). Objektivasi 

(Berger, 1994, hlm.5) adalah disandangnya produk-produk aktivitas (dunia sosial) baik fisik 

maupun mental yang berhadapan dengan para produsennya (hubungan antara manusia) 

semula dalam bentuk suatu kefaktaan. Sedangkan internalisasi adalah peresapan kembali 

realitas oleh manusia dan mentransformasikan kembali dari struktur dunia obyektif ke dalam 

struktur-struktur kesadaran subyektif (Berger, 1994, hlm.4). Setelah kedua proses tersebut 

berjalan, maka dalam proses internalisasi ini suatu masyarakat atau kelompok mempengaruhi 

individu yang ada di dalamnya. Sehingga melalui internalisasi inilah individu-individu 

mengidentifikasi melalui lembaga sosial atau organisasi sosial tempat mereka berada (Berger, 

1994, hlm.4).  

Dari adanya momentum menurut Berger, muncul sebuah legitimasi di dalam 

masyarakat. Legitimasi ialah pengetahuan yang diobyektivasi secara sosial yang bertindak 

untuk menjelaskan dan membenarkan suatu tatanan sosial (Berger, 1994, hlm.36). Dari 



 

pembahasan sebelumnya, Berger dan Luckmann menyinggung tentang pencarian makna 

dalam hidup dilihat dengan menekankan pada realitas dan pengetahuan (Berger dan 

Luckmann, 1990, hlm. 34).  Realitas tersebut meliputi realitas obyektif dan subyektif. 

Realitas obyektif menurut Berger adalah suatu pengetahuan sosial (masyarakat). Dimana, 

masyarakat memberikan sebuah dunia bagi manusia untuk ditempatinya (Berger, 1994, hlm. 

16). Realitas obyektif lebih menekankan pada realitas di luar individu, yang terkait dengan 

aturan dalam sebuah kelompok. Dari beberapa realitas subyektif pada akhirnya membentuk 

sebuah kelembagaan sosial. Misalkan seperti lembaga-lembaga, peran-peran, dan identitas-

identitas eksis sebagai fenomena-fenomena nyata secara obyektif dalam dunia sosial, 

meskipun semua itu tidak lain adalah produksi-produksi manusia (Berger, 1994, hlm. 17).  

Setiap masyarakat yang terus mengalami perubahan, akan menghadapi masalah yang 

baru. Kemudian masalah ini dapat diselesaikan dengan cara proses sosialisasi, dimana terjadi 

proses mendidik atau belajar bagi para generasi baru untuk hidup sesuai dengan program 

kelembagaan masyarakat. Namun, sosialisasi tidak sepernuhnya dijelaskan hanya merujuk 

pada proses belajar mengenai makna terobyektivasi tetapi juga menghubungkan dirinya 

dengan makna-makna tersebut. Dirinya menyerap makna-makna tersebut dan menjadikan 

makna-maknanya sendiri (Berger, 1994, hlm. 19). Hal ini disebut sebagai realitas subyektif.  

Realitas subyektif bagi Berger adalah pengetahuan individu. Dimana hal tersebut 

terbentuk pada diri khalayak yang berasal dari realitas sosial obyektif. Jika realitas obyektif 

lebih menekankan pada realitas di luar individu, maka realitas subyektif akan berproses 

menjadi realitas obyektif yaitu ketika menjadi sebuah pengetahuan bersama yang berasal dari 

kesadaran individu. Dimana, ia mendefinisikan dirinya dari nilai, norma dan pengetahuan 

yang diinternalisasi. Dapat diambil contoh, umat Hindu-Dharma di Dusun Junggo 

mempunyai pengetahuan yang sama mengenai penjagaan dan pemeliharaan lingkungan alam, 

sehingga dari pengetahuan bersama ini akan menjadi sebuah kesadaran mereka untuk selalu 

menerapkannya di dalam kehidupan sehari-hari. 

 

Sumbangan Hindu-Dharma Pada Kosmologi Hindu  

Peningkatan akan pentingnya kesadaran lingkungan dapat kita lihat dalam ajaran umat 

Hindu yang mengenal Tri Hita Karana. (Wardhana, dkk.1998. hlm.121-124). Tri Hita 

Karana dipakai sebagai pedoman penyebab terwujudnya keselamatan yang bersumber pada 

keharmonisan hubungan. Tri Hita Karana terdiri atas parhyangan (keharmonisan hubungan 

antara manusia dengan Tuhan). Palemahan (keharmonisan hubungan antara manusia dengan 



 

lingkungan alamnya). Dan ketiga adalah Pawongan (keharmonisan hubungan antara manusia 

dengan sesama manusia) (Wardhana, dkk.1998. hlm.121-124). 

Konsep Palemahan pada ajaran Agama Hindu, berkaitan dengan sebuah paham atau 

etika lingkungan bernama Ecosentrisme yang muncul awal tahun 1973. Ecosentrisme 

merupakan sebuah paham yang menentang antroposentrisme (Keraf, 2002, hlm.78). 

Antroposentrisme merupakan sebuah paham menghormati alam karena kepentingan manusia 

bergantung pada kelestarian alam tersebut (Keraf, 2002, hlm.144). Oleh Karena itu, alam 

dilihat hanya sebagai obyek, alat, dan sarana bagi pemenuhan kebutuhan dan kepentingan 

manusia (Keraf, 2002, hlm. 33).  

Melihat perilaku yang tidak bertanggung-jawab dengan lingkungan alamnya, muncul 

paham yang menentang antroposentrisme yaitu biosentrisme. Bagi biosentrisme, tidak benar 

jika dikatakan hanya manusia yang mempunyai nilai. Alam juga mempunyai nilai pada 

dirinya lepas dari kepentingan manusia, sehingga pantas mendapatkan pertimbangan dan 

kepedulian moral (Keraf, 2002, hlm.49). Schweitzer (1964) adalah tokoh berjasa bagi etika 

biosentrisme. Ia mengatakan, etika biosentrisme bersumber pada kesadaran bahwa kehidupan  

adalah sesuatu yang sakral. Dari kesadaran tersebut, mendorong manusia untuk 

mempertahankan kehidupan dan memperlakukan lingkungan alam dengan sikap hormat 

(dalam Keraf, 2002, hlm.51-52). Salah satu versi teori etika ecosentrisme dikenal sebagai 

Deep ecology atau “ekologi dalam” yang dikenalkan oleh Arne Naess. Deep ecology 

menuntut suatu etika baru yang tidak lagi berpusat pada manusia, akan tetapi berpusat pada 

makhluk hidup seluruhnya dalam kaitannya dengan upaya mengatasi persoalan lingkungan 

hidup (Keraf, 2002, hlm.76).  

Dari adanya etika lingkungan dapat dirumuskan beberapa prinsip moral untuk 

lingkungan hidup. Prinsip tersebut bertumpu pada teori etika biosentrisme dan ecosentrisme. 

Berikut adalah prinsip-prinsip moral etika lingkungan hidup: (a) Sikap Hormat Terhadap 

Alam  (b) Prinsip Tanggung-Jawab  (c) Solidaritas Kosmis  (d) Prinsip Kasih Sayang Dan 

Kepedulian Terhadap Alam (e) Prinsip “No Harm” (f) Prinsip Hidup Sederhana Dan Selaras 

Dengan Alam (g) Prinsip Keadilan (h) Prinsip Demokrasi (i) Prinsip Integritas Moral (Keraf, 

2002, hlm.144). 

 

A. Relasi antara Kosmologi Hindu-Dharma, Lingkungan Alam dan Masyarakat 

Hindu-Dharma di Dusun Junggo 

Pada tahun 2005, Dusun Junggo yang berada di Desa Tulungrejo, Kota Batu pernah 

mengalami banjir bandang dan tanah longsor di sekitar daerah pertanian warga. Menurut 



 

Mangku Parman, seorang tokoh Agama Hindu di Dusun Junggo mengatakan, bencana 

tersebut terjadi dikarenakan pengundulan hutan yang dilakukan oleh masyarakat pendatang 

atau buruh kerja. Berdasarkan penuturan Mas Maman, umat Hindu di Dusun Junggo 

mengatakan, pada pemerintahan Abdurrahman Wahid (Gus Dur) tahun 1999-2004, Gus Dur 

dikatakan di media masa bahwa lahan hutan boleh dimanfaatkan. Padahal, berdasarkan 

Undang-Undang Republik Indonesia (UU RI) Nomor 41 Tahun 1999 tentang Kehutanan, 

menimbang bahwa hutan sebagai karunia dan amanah Tuhan Yang Maha Esa yang 

dianugerahkan kepada Bangsa Indonesia, merupakan kekayaan yang dikuasai oleh Negara, 

memberikan manfaat serbaguna bagi umat manusia, karenanya wajib disyukuri, diurus, dan 

dimanfaatkan secara optimal, serta dijaga kelestariannya untuk sebesar-besar kemakmuran 

rakyat, bagi generasi sekarang maupun generasi mendatang agar kawasan hutan berfungsi 

sebagai perlindungan sistem penyangga kehidupan untuk mengatur tata air, mencegah banjir, 

mengendalikan erosi, mencegah intrusi air laut, dan memelihara kesuburan tanah.2  

Mendengar hasil sidang presiden yang mengatakan hutan dapat dimanfaatkan secara 

optimal membuat masyarakat pendatang dan buruh pekerja tersebut memiliki asumsi yang 

salah sehingga hutan yang terdapat di Dusun Junggo dan sekitarnya tersebut dialihfungsikan 

menjadi lahan pertanian. Dari alih fungsi hutan inilah penyerapan air menjadi berkurang 

sehingga menimbulkan banjir dan tanah longsor di Dusun Junggo. Mangku Parman juga 

menyadari bahwa hutan-hutan di Dusun Junggo tersebut ditebang secara liar oleh orang-

orang yang tidak bertanggung-jawab.  

Selain akibat tingkah laku manusia, letak geografis Dusun Junggo yang berada pada 

dataran tinggi dengan ketinggian 1300-1700 mdpl dan curah hujan 8,9 mm (Monografi Desa 

Tulungrejo 2013) juga mengakibatkan daerah tersebut memiliki potensi bencana tanah 

longsor pada saat musim penghujan. Dari adanya kondisi geografis dan tingkah laku manusia 

yang sering mengeksploitasi alam risiko bencana dipastikan akan terus terjadi.  

Untuk menghindari kembali terjadinya bencana, tokoh Agama Hindu mengajak umat 

Hindu lainnya untuk menjaga dan melestarikan lingkungan alam. Terlebih lagi, dalam ajaran 

Agama Hindu diajarkan untuk berfikir dan berinteraksi dengan lingkungannya, baik itu 

lingkungan alam, maupun dengan lingkungan sosialnya. Bentuk pengajaran tidak hanya 

melalui ceramah saat sembahyang saja, melainkan sosialisasi yang diadakan ketika adanya 

perkumpulan antar umat Hindu. Pengetahuan yang tercipta dari nilai-nilai ajaran Agama 

Hindu telah mengajarkan kepada umatnya bagaimana seharusnya bersikap kepada Tuhan, 

                                                           
2 Diakses melalui http://prokum.esdm.go.id/uu/1999/uu-41-1999.pdf  pada tanggal 29 Juni 2015. Pukul 17:39 

WIB 



 

sesama manusia, maupun alam. Menurut Romo Ahmad, ajaran tersebut terangkum Tri Hita 

Karana. Tri Hita Karana adalah tiga hubungan yang sangat harmonis yang mengakibatkan 

manusia mencapai keselamatan. Dari adanya pengetahuan tentang keseimbangan dan 

keharmonisan yang dapat dilihat dalam tiga konsep, yaitu Parhyangan, Pawongan dan 

Palemahan.  

Ajaran mengenai lingkungan tidak hanya didapat melalui ajaran agama saja, 

melainkan melalui berbagai tradisi atau kebudayaan. Seperti yang dikatakan oleh Basri 

(2007, hlm.264) manusia dalam memaknai lingkungan alam tidak hanya melalui nilai-nilai 

ajaran agama saja, melainkan pengetahuan dan kebudayaan dalam suatu daerah. Kebudayaan 

yang berhubungan dengan lingkungan alam adalah tradisi Suroan, yang diyakini dapat 

membersihkan dan menjauhkan desa dari bahaya maupun bencana. Penjelasan lebih lanjut 

nantinya akan dibahas dalam sub bab berikutnya. 

 

1) Praktik Ajaran Agama Hindu-Dharma Melalui Kegiatan Keagamaan Yang 

Berkaitan Dengan Alam  Sebagai Bentuk Pelestarian Lingkungan Alam 

Manusia dalam kehidupan tidak lepas dari alam semesta, dimana dalam kegiatan 

sehari-harinya berkaitan dengan lingkungan alam. Dalam kesehariannya bisa dilihat 

bagaimana ketergantungan manusia dengan alam, proses penjagaan alam yang dilakukan 

manusia baik secara bathin maupun fisik. Secara bathin proses penjagaan atau pelestarian 

alam dapat dilihat melalui Mangku Parman, dimana dalam doanya sehari-hari ia senantiasa 

mendoakan alam yang tentunya doa tersebut dipanjatkan agar terhindar dari bala atau 

bencana.  

Untuk menjaga dan menghargai alam tidak cukup hanya melakukan doa saja, tetapi 

harus diimbangi dengan fisik atau tindakan seperti tindakan yang mencerminkan air ataupun 

tanah. Dari beberapa informan, Romo Ahmad dalam menghargai unsur di atas dengan  selalu 

menjaga tanah agar tidak terjadi erosi serta memperhatikan kemiringan pada lahan pertanian 

harus ditata teras bangku atau teras sering. Sedangkan dalam penjagaan pada air, pengelolaan 

pada aliran air hujan, saluran air (got) digali sedalam 30 cm sepanjang 25 meter. Sedangkan 

untuk pelengsengannya diberikan tanaman Lamtoro (Leucaena Leucocephala ssp.)  bertujuan 

agar tidak terjadi bencana tanah longsor.  

Penjagaan alam melalui fisik seperti udara juga harus dilakukan, karena dalam hidup 

manusia senantiasa membutuhkan udara atau oksigen. Bapak Tri Suwasto, ketua Parisadha 

Hindu Dharma berpendapat untuk tidak melakukan pencemaran udara. Ia juga mengharuskan 

umat Hindu maupun umat beragama lainnya untuk berbakti pada ibu pertiwi, pada bumi ,dan 



 

lingkungan dengan cara tidak boleh dirusak. Hutan pun tidak boleh diganggu, karena di 

dalam hutan juga terdapat hewan dan roh yang tidak terlihat oleh penglihatan. Jika diganggu, 

mereka yang ada di dalamnya merasa terusik. Masih banyak lagi kegiatan sehari-hari yang 

berkaitan dengan alam. Seperti hasil wawancara oleh umat Hindu yang ada di Dusun Junggo 

bernama Mas Maman, Pak Tasran dan Ibu Yasmani, menurut pendapatnya berkebun 

merupakan salah satu pekerjaan sehari-harinya yang berkaitan dengan alam karena mereka 

adalah seorang petani. Jika fokus ke alam (misal: kerja bakti dan penanaman pohon) terbilang 

jarang. Hal tersebut bisa didukung dengan pendapat Bapak Nurhadi selaku kepala Dusun 

Junggo yang mengatakan untuk bersama-sama menanam pohon, masyarakat di Dusun 

Junggo harus mencari hari baik untuk melakukan penanaman.  

Ajaran Agama Hindu mengenai Wana Kartika (penghijauan hutan) dipraktikkan 

melalui penanaman pohon menjelang musim hujan yaitu pada bulan Oktober-November. 

Selain dalam kegiatan penghijauan hutan yang diajarkan dalam Agama Hindu, kehidupan 

sehari-hari umat Hindu sama dengan umat beragama lainnya. Mereka sebagai makhluk yang 

taat kepada Tuhan diwajibkan untuk menjalankan ibadah sebanyak tiga kali yang disebut 

dengan Tri sandya. Menurut Romo Ahmad, Tri Sandya dilakukan tiga kali sehari yaitu pagi, 

siang, dan sore menjelang malam. Dirinya menjelaskan makna dari Ibadah Tri Sandya.  

Lebih lanjut lagi, Mangku Parman menjelaskan, dalam beribadah umat Hindu-

Dharma juga mendoakan alam dan menghaturkan rasa terima kasih kepada Tuhan dan alam 

(pepohonan). Masyarakat awam (Paramont Reality) di luar umat Hindu mengira, umat Hindu 

beribadah menyembah pepohonan. Padahal pada kenyataannya, umat Hindu berdoa kepada 

Tuhan agar pohon yang ditanamnya dapat tumbuh subur dan berbuah lebih lebat sehingga 

berguna bagi manusia. Mangku Parman juga menjelaskan ibadah di pagi hari bertujuan untuk 

menghaturkan terimakasih kepada Tuhan karena masih bisa terbangun dalam keadaan yang 

sehat. Do’a siang bertujuan untuk menghaturkan terimakasih karena dapat bekerja dalam 

keadaan selamat. Do’a malam bertujuan menghaturkan terimakasih karena dalam satu hari 

penuh dalam keadaan sehat dan bahagia. Ibadah pagi disebut dengan sembahyang “Surya 

Suwarne”, kemudian tepat pukul 12 siang disebut dengan sembahyang “Sandya Kala”. Arti 

dari “Sandya” adalah di tengah dan “Kala” adalah waktu. Makna  dari “Sandya Kala” adalah 

kita sebagai umat Hindu harus berterimakasih kepada Tuhan karena sudah diberikan 

kesehatan, hidup yang layak sebagaimana mestinya, dan menjalankan perbuatan yang lebih 

baik. Kemudian yang ketiga, yaitu “Serping Suryo atau Tileming Suryo”. Di saat ini turunnya 

surya kita juga rasa terimakasih pada Sang Hyang Widhi, yaitu sang pencipta alam, sang 



 

pencipta matahari dan sebagainya, kita sebagai umat Hindu wajib berterimakasih sehingga 

memohon semoga diberikan kesempatan untuk hidup, dan panjang umur.  

Menurut beberapa umat Hindu lainnya memiliki pendapat lain mengenai makna Tri 

Sandya. Menurut Pak Tasran, Tri Sandya yaitu kepercayaaan umat Hindu dimana sebagai 

bentuk kerukunan kepada Sang Hyang Widhi  apa yang kita inginkan jika diminta dapat 

dikabulkan. Menurut Pak Tri Suwasto selaku ketua Parisadha Hindu Dharma di Desa 

Tulungrejo, Tri Sandya adalah tempat pengaduan kepada Tuhan yang maha kuasa. 

Sedangkan menurut Mas Maman, salah satu umat Hindu yang masih terbilang muda ia 

menyatakan Tri Sandya sebagai tiang agama atau pegangan hidup .  

Dari kedua tokoh Agama Hindu diatas menyimpulkan bahwa makna dari ibadah Tri 

Sandya adalah sebagai bentuk ucapan terima kasih (kesyukuran) kepada Tuhan. Dengan 

diberikan kesempatan untuk bisa melaksanakan suatu hal demi kebaikan maka ia harus 

mengucapkan terimakasih di waktu melaksanakan “Tri sandya” tersebut. Sedangkan umat 

Hindu lainnya memandang dengan berbagai makna maupun tujuan. Berbagai macam 

pemaknaan mengenai Tri Sandya yang diartikan oleh informan di atas tergantung pada latar 

belakang dan kepribadian setiap individu, bagaimana individu merespon ibadah serta 

sosialisasi yang diberikan. Sosialisasi merupakan sebuah proses internalisasi yang harus 

selalu dipahami sebagai salah satu momentum dari proses dialektik (Berger, 1994, hlm. 22). 

Dengan sosialisasi ini pula seseorang mengalami berbagai macam proses pemaknaan pada 

sesuatu, misalkan mengenai Tri Sandya .  

Dapat diambil contoh, Mas Maman mengatakan pengetahuan seputar Tri sandya dan 

Wana Kartika didapat sejak ia menempuh Sekolah Dasar (SD). Akan tetapi, saat dewasa ini, 

dirinya sudah lupa tentang makna Tri Sandya secara keseluruan. Hal tersebut di dalam Berger 

bisa terjadi tergantung dari tingkat keberhasilan sosialisasi yang diberikan seseorang agar 

dapat mengerti secara mendalam (Berger, 1994, hlm. 22). Pada kenyataannya secara sadar 

atau tidak, proses internalisasi melalui sosialisasi berlangsung seumur hidup pada seseorang. 

Akan tetapi, keberhasilan sosialisasi tergantung pada adanya simentri antara dunia obyektif 

masyarakat dengan dunia subyektif individu (Berger,1994, hlm. 19). Hal  ini pula yang 

dibahas oleh Berger mengenai sosialisasi nilai, norma dan pengetahuan yang diberikan 

apakah melalui keluarga atau lingkungan masyarakat (proses eksternalisasi). 

Ketika seorang individu yang mengalami sosialisasi secara total, maka setiap makna 

yang secara obyektif terdapat dalam dunia sosial akan mempunyai makna analognya secara 

subyektif di dalam kesadaran individu itu sendiri (Berger, 1994, hlm. 19). Hal ini menjadi 



 

sangat penting, karena sosialisasi di dalam kehidupan tidak pernah berakhir karena sosialisasi 

merupakan suatu proses berkelanjutan selama hidup manusia (Berger, 1994, hlm. 21).  

Contoh lain, ketika pengetahuan yang didapat Romo Ahmad berasal dari keluarga dan 

juga dari proses belajar di lingkungan luar, ini menyebabkan dirinya lebih memahami tentang 

nilai-nilai ajaran agama dibandingkan dengan umat Hindu lainnya. Maka pantaslah ketika 

pemahaman dan pemaknaan seseorang tergantung pada latar belakang, kepribadian dan 

sosialisasi yang mempengaruhi pengetahuannya.  

Dalam ibadahnya umat Hindu-Dharma menggunakan bunga karena ingin 

mengucapkan rasa terimakasih telah diberikan makanan yang beraroma harum, karena 

sesungguhnya makanan yang dimakan ini berasal dari bunga kemudian menjadi buah yang 

berguna untuk kebutuhan hidup manusia dan hewam. Lalu, air kebutuhannya di samping 

untuk mensucikan diri mulai dari mulut, sampai ubun-ubun (semua anggota badan) juga 

digunakan untuk kebutuhan hidup lainnya. Menurut Romo Ahmad, Bebanten sesaji menurut 

umat Hindu di samping dihaturkan aroma harum dari bunga melalui udara juga berguna 

sebagai penahan udara yang tidak baik yaitu udara yang membawa keburukan. Di samping 

itu, melestarikan alam yang harus dijaga dan dirawat tidak hanya ditanam tetapi tidak 

dirawat. Hutan tidak hanya memberikan kehidupan bagi masyarakat yang berada di 

sekitarnya, akan tetapi hutan sebagai paru-paru dunia juga memberikan manfaat bagi semua 

makhluk hidup yang ada di dalam hutan tersebut. Hal ini juga disadarkan oleh Romo Ahmad 

bahwa kekayaan alam Indonesia, sebagian besar tersedia di hutan. Pepohonan, tanaman obat-

obatan, dan berbagai macam hewan atau binatang terdapat di dalamnya. Selain itu, umat 

Hindu-Dharma yang sebagai ibu rumah tangga juga mengatakan bahwa perlunya menjaga 

tanaman, karena tanaman tersebut bisa bermanfaat untuk sehari-hari. Di Pura Luhur Giri 

Arjuno tidak hanya warga Dusun Junggo atau Desa Tulungrejo saja yang beribadah di Pura 

tersebut, melainkan tamu dari berbagai daerah juga antusias untuk beribadah di Pura Luhur 

Giri Arjuno. 

Disela kegiatan ibadah Tri Sandya, umat Hindu-Dharma di Dusun Junggo pun sering 

disirami dengan nasehat atau dakwah. Dari dakwah inilah para tokoh agama berkesempatan 

untuk mengajarkan umat Hindu-Dharma lainnya tentang nilai-nilai ajaran agama. Menurut 

Mangku Parman, ia biasanya memberikan dakwah yang berisikan tentang Tapam asih. 

Tapam asih merupakan sesuatu yang berada di dalam diri manusia sendiri. Sebelum manusia 

memberikan arahan kepada orang lain, haruslah diri sendiri terlebih dahulu diperiksa, apakah 

dalam melangkah sudah benar atau tidak. Selain itu, seperti biasanya Mangku Parman juga 

mengingatkan umat Hindu lainnya untuk selalu menjalankan Tri Hita Karana, sebanyak 



 

apapun rezeki yang didapatkan oleh seseorang, jika Tri Hita Karana tidak berjalan 

sebagaimana mestinya, kehidupan akan sia-sia.  

Selain Mangku Parman, Romo Ahmad yang seringkali menyampaikan dan mengajak 

bersama-sama untuk berbakti kepada yang maha kuasa, Dewa, Leluhur, dan ke semua 

ciptakaan alam, dan tidak lupa berbakti ke sanak keluarga atau saudara. Menurut 

pengakuannya, pada waktu 15 hari sekali, yaitu pada Purnama Tilem, atau hari-hari raya, ia 

berkeliling kerumah-rumah umat Hindu untuk memberikan dakwah atau siaran tentang Tri 

Hita Karana. Jelas terlihat bahwa berpedoman pada Tri Hita Karana sangat dibutuhkan oleh 

semua umat Hindu. 

Untuk memahami makna Tri Hita Karana tidak semua umat Hindu di Dusun Junggo 

memahami dengan benar. Ketika para tokoh Agama Hindu memaknai Tri Hita Karana 

sebagai sebagai tiga penyebab keselamatan yang memberikan penghormatan pada Tuhan, 

menghormati sesama ciptaan baik manusia maupun hewan, tetapi tidak sama dengan umat 

Hindu lainnya yang masih terlihat kebingungan dengan makna Tri Hita Karana tersebut. 

Seperti Pak Tasran dan Mas Maman yang masih kurang memahami arti dari ajaran tersebut. 

Dalam ajaran Agama Hindu, praktik atau kegiatan umat Hindu dalam pelestarian 

lingkungan alam disebut dengan penghijauan hutan atau “Wana Kartika”. Dimana, “Wana 

Kartika” tersebut masuk dalam konsep palemahan dari pedoman Tri Hita Karana. “Wana 

kartika” dilaksanakan setiap setahun sekali pada bulan Oktober sampai dengan November. 

Menurut Mangku Parman, penghijauan sangat penting dilakukan karena secara geografis 

Dusun Junggo merupakan dataran tinggi sehingga pada saat musim hujan, tidak menutup 

kemungkinan mengalami tanah longsor. Penghijauan hutan adalah sebagai bentuk pelestarian 

dan penjagaan alam. Oleh sebab itu, tindakan dan pengetahuan tentang lingkungan alam 

untuk mengantisipasi bencana sangat perlu diterapkan dalam kehidupan sehari-hari. 

Melalui ajaran Agama Hindu, terutama umat Hindu-Dharma di Dusun Junggo, 

menjaga dan menghormati alam semesta sangat diwajibkan karena dilengkapi dengan ritual 

keagamaannya. Terlebih lagi bahwa Dusun Junggo berada di dataran tinggi dataran tinggi 

dengan ketinggian 1300-1700 mdpl dan curah hujan 8,9 mm (Monografi Desa 2013). Dari 

adanya kondisi geografis dan tingkah laku manusia yang sering mengeksploitasi alam risiko 

bencana dipastikan mengelilingi mereka. Sehingga menurut Romo Ahmad, menjaga tanah 

dibutuhkan agar tidak terjadi erosi. Lahan pertanian harus ditata dengan teras bangku, dan 

juga teras sering.   

Selanjutnya, tidak hanya melalui kegiatan gotong-royong atau ajaran Agama Hindu 

(Tri Sandya dan berpedoman pada Tri Hita Karana), tetapi umat Hindu juga mengenal 



 

upacara Butha Yadnya dan Dewa Yadnya. Dalam lima persembahan suci yang tulus ikhlas 

(Panca Yadnya) terdapat dua persembahan yang berhubungan dengan lingkungan alam yaitu 

Butha Yadnya dan Dewa Yadnya (Pudja dkk,1983, hlm.76). Upacara Butha Yadnya, dibagi 

menjadi empat, yaitu: “Mesegeh” (upacara persembahan makanan sebelum dimakan), 

“Macaru” (upacara memberikan pengorbanan kepada makhluk halus agar tidak menganggu 

keharmonisan duniawi), “Makelem” (merupakan upacara persembahan kepada Tuhan agar 

lingkungan hidup berupa danau dan lautan menjadi damai), dan “Nangluk Merana” 

(permohonan pada Tuhan agar  tumbuh-tumbuhan tidak diserang oleh hama penyakit) 

(Wardhana dkk, 1998, hlm.123).  

Umat Hindu-Dharma menyebut Butha Yadnya dengan istilah Tawur Kesanga, yang 

dilakukan menjelang hari raya Nyepi. Pada tahun 2015 ini, upacara Butha Yadnya jatuh pada 

hari Jumat, 20 Maret 2015 di Lapangan Rampal Kota Malang. Menurut salah satu panitia, 

upacara ini diadakan tiap tahun yang dihadiri ribuan umat Hindu di Kota Malang, Kabupaten 

Malang dan Kota Batu. Ditambah lagi ratusan masyarakat yang beragama lain dengan penuh 

rasa semangat untuk menonton kegiatan peribadatan sampai ogoh-ogoh diarak di sepanjang 

jalan. Menurut Romo Ahmad, dalam Upacara Butha Yadnya, menghormati Tuhan dan 

seluruh alamnya menggunakan suguhan. Suguhan atau sesaji tersebut bertujuan untuk 

menolak nafsu angkara yang sifatnya raksasa atau ke roh-roh bawahan. Isi dari sesaji tersebut 

seperti hasil bumi yaitu buah-buahan, ketela rambak, ubi, atau ketela pohon.  

Tetapi, Mangku Parman memberikan penekanan bahwa sesaji yang dihaturkan 

tergantung dari kemampuan seseorang. Ketika seseorang diberikan rejeki yang berlebih, ia 

harus beramal sehingga sesaji tersebut dihaturkan terlebih dahulu, lalu dibagikan ke sesama 

umat Hindu lainnya. Setelah itu, sesaji tersebut dihaturkan ke Bhuta Kala  yang dalam karya 

seni kebudayaan Bali diaplikasikan dalam bentuk ogoh-ogoh. Ogoh-ogoh merupakan salah 

satu ikon yang digambarkan sebagai sosok dalam wujud raksasa. Ogoh-ogoh diibaratkan 

sebagai simbol dari kekuatan-kekuatan negatif atau jahat. Setelah melalukan berbagai prosesi 

ibadah, ogoh-ogoh yang sudah didoakan lalu diarak oleh seluruh umat Hindu.  

Prosesi arak-arakan ogoh-ogoh ini melambangkan, kesadaran manusia akan 

kesalahannya di masa kemarin dan berusaha memperbaiki apa yang ada di dalam diri 

manusia, serta menyadari kekuatan “Bhuana Agung” (alam semesta) dan “Bhuana Alit” (diri 

manusia).  Acara tersebut ditutup dengan pembakaran ogoh-ogoh. Hal ini melambangkan 

bahwa Bhuta Kala (ogoh-ogoh atau setan) yang menganggu kehidupan manusia telah 

dimusnahkan dan manusia akan hidup tentram dan penuh kebahagiaan.  



 

Menurut kepercayaan umat Hindu, ketika manusia melakukan kesengajaan atau 

kesalahan dalam bertingkah-laku, pada saat itu manusia dipengaruhi oleh gangguan dari 

Bhuta Kala atau setan. Sehingga pada saat merayakan Tawur Kesanga tersebut, ogoh-ogoh 

yang diibaratkan sebagai setan didoakan terlebih dahulu, lalu dibakar. Tujuan dari dibakarnya 

ohoh-ogoh tersebut adalah agar tidak mempengaruhi dan menganggu kehidupan manusia. 

Sehingga manusia bisa hidup nyaman dan tentram.  

Selain itu, dalam persembahan kepada  Ida Sang Hyang Widhi Wasa (Tuhan) dan 

Dewa-Dewi penguasa tumbuh-tumbuhan, umat Hindu juga melakukan upacara Dewa Yadnya 

melalui perayaan hari “Tumpek Uduh”. Pelaksanaan upacara Dewa Yadnya pada tahun 2015 

jatuh pada tanggal 20 Juni 2015. Menurut Romo Ahmad, Dewa Yadnya merupakan upacara 

agar umat Hindu ingat kepada Dewa. Dewa itu  kekuatan bukan perwujudan seperti dalam 

pewayangan. Pemujaan upacara Dewa Yadnya dilakukan melalui dupa, bunga, hasil bumi 

berupa buah-buahan lalu dihaturkan ke para Dewa. umat Hindu di Dusun Junggo tiap 

tahunnya selalu ikut merayakan upacara tersebut. Misalkan dalam upacara Tawur Kesanga 

(Mesengeh dan Mecaru) dilakukan di lapangan Rampal. Sedangkan Makelem diadakan di 

Pantai Balekambang, Kabupaten Malang. 

Meskipun masyarakat Jawa di Dusun Junggo telah mengenal adanya agama, tetapi 

mereka tidak dapat dipisahkan dari tradisi yang telah ada. Manusia dalam memaknai 

lingkungan alam tidak hanya melalui nilai-nilai ajaran agama saja, melainkan pengetahuan 

dan tradisi atau kebudayaan dalam suatu daerah (Basri dkk, 2007, hlm.264). Menurut Tylor 

(dalam Soekanto, 2007, hlm.150) menjelaskan bahwa kebudayaan adalah kompleks yang 

mencakup pengetahuan, kepercayaan, kesenian, keindahan, moral, hukum, adat istiadat, serta 

kebiasaan-kebiasaan yang didapatkan oleh manusia sebagai anggota masyarakat.  

Kebudayaan atau tradisi yang dilakukan umat Hindu-Dharma ataupun umat beragama 

lainnya di Dusun Junggo adalah Tradisi Suroan. Dalam tradisi tersebut umat Hindu-Dharma 

ikut serta dalam merayakan tahun baru Jawa ini dengan melakukan ibadah di Pura. Menurut 

Romo Ahmad, Suroan dilakukan oleh semua umat beragama di Dusun Junggo. Suroan 

dijadikan sebagai kegiatan bakti, pertemuan untuk bersilaturahmi. Selanjutnya untuk 

kegiatan hiburan antar umat beragama diadakan wayangan, dan acara grebeg desa (tumpeng 

yang diarak ke Punden), membersihkan sumber mata air, serta berkunjung ke makam leluhur.  

Tokoh agama dan pihak dusun juga seringkali memberikan pengarahan pada warga 

untuk menjaga dan melestarikan alam. Misalnya arahan tersebut berupa diadakannya 

permusyawarahan oleh Lembaga Pemberdayaan Masyarakat Desa (LPMD), Perusahaan 

Hutan negara Indonesia (Perhutani) dan Lembaga Masyarakat Desa Hutan (LMDH). 



 

Lembaga tersebut bermusyawarah untuk mengatasi erosi atau tanah longsor. Romo Ahmad 

juga sering mengingatkan kepada generasi penerus bangsa atau anak jaman sekarang yang 

tidak dapat diatur sehingga nanti ia akan mendapatkan karmanya sendiri. Romo Ahmad juga 

mengingatkan untuk harus menjaga sumber mata air, karena nantinya air tersebut untuk 

kebutuhan sehari-hari.  Pihak dusun serta masyarakat peduli lingkungan membuat sebuah 

aturan untuk pelestarian lingkungan alam seperti Analisis Mengenai Dampak Lingkungan 

(AMDAL). AMDAL  tersebut berguna untuk pengendalian erosi, serta mengurangi keinginan 

yang dapat mengeksploitasi alam. Karena menurut Romo Ahmad, pada jaman ini, banyak 

kejadian buruk yang bersumber dari manusianya sendiri. Di samping itu, kita sebagai 

manusia yang memiliki akal budi  harus menjaga air, karena air sangat bermanfaat untuk 

minum dan kebutuhan hidup sehari-hari.  

Ketika dalam pembahasan sebelumnya mengenai ibadah sehari-hari (Tri Sandya), 

ajaran Agama Hindu yang membahas tentang alam, ritual keagamaan yang berhubungan 

dengan alam (Dewa Yadnya dan Butha Yadnya) sudah terlihat bahwa dalam Agama Hindu 

tidak hanya teori tetapi juga melakukan praktik yang dimana ia sebagai umat beragama 

menghormati dan melestarikan lingkungan alam. Manusia diharuskan untuk hidup harmonis 

dengan Tuhan, sesama manusia dan alam. Sudah menjadi sebuah kodrat, manusia harus 

mematuhi aturan yang sudah dibuat oleh Tuhan. Tumbuhan tanpa manusia akan tetap bisa 

hidup, tetapi tidak dengan manusia karena manusia sampai kapanpun akan selalu 

membutuhkan tumbuh-tumbuhan (alam). Tumbuhan pun membutuhkan hujan dan hujan itu 

datangnya dari Tuhan. Manusia harus berdoa dan berusaha mempertahankan bumi dari segala 

macam musibah atau bencana. Jika tidak bencana atau musibah akan terjadi dan itu 

merupakan kehendak alam. 

Menurut Romo Ahmad, untuk menjauhkan lingkungan dari bencana, umat Hindu 

mendapatkan solusi yaitu  mulai dari kegiatan pertanahan, gotong royong, menanam pohon di 

pinggir jalan, kerja bakti membersihkan lingkungan tempat tinggal. Hal inilah yang dilakukan 

masyarakat untuk mencegah erosi dan dari kegiatan tersebut menghasilkan tanaham bunga 

kantil, di samping wanginya harum, batang pohon jika sudah besar nanti dapat ditebang dan 

dimanfaatkan untuk bahan bangunan. selain itu, akar pohon yang kuat akan mengandung air 

sehingga bisa membasahi tanah memperbesar aliran sumber mata air.  

Dari penjelasan mengenai nilai-nilai ajaran di atas, individu mengalami proses 

pembelajaran sehingga menghasilkan sebuah pengetahuan yang dalam pengetahuan tersebut 

disebut sebagai sebuah pandangan atau pemaknaan individu pada lingkungan alamnya. 

Sependapat dengan Berger dan Luckmann, pencarian makna dalam hidup dapat dilihat 



 

dengan menekankan pada realitas dan pengetahuan (Berger dan Luckmann, 1990, hlm. 34).  

Karena itu pembahasan Berger tidak lagi hanya membahas tentang fenomenologi (makna dan 

sosialitas), melainkan sosiologi pengetahuan. Untuk mencapai sebuah pemaknaan mengenai 

lingkungan alam, agama berperan penting sehingga dalam perspektif Berger dijelaskan 

melalui proses pemaknaan yang dilakukan manusia terhadap lingkungannya yang mencakup 

tiga momentum atau langkah.  

Proses internalisasi dapat dilihat melalui proses penjagaan alam yang dilakukan umat 

Hindu baik secara bathin maupun fisik. Internalisasi menurut Berger adalah peresapan 

kembali realitas oleh manusia dan mentransformasikan kembali dari struktur dunia obyektif 

ke dalam struktur-struktur kesadaran subyektif (Berger, 1994, hlm.4). Dalam proses 

internalisasi ini suatu masyarakat atau kelompok mempengaruhi individu yang ada di 

dalamnya. Sehingga melalui internalisasi inilah individu-individu mengidentifikasi melalui 

lembaga sosial atau organisasi sosial tempat mereka berada (Berger, 1994, hlm.4). Dapat 

terlihat melalui proses bagaimana Romo Ahmad belajar tentang berbagai ajaran Agama 

Hindu dan kemudian ilmu yang didapat tentang nilai-nilai ajaran agama itu dirinya sebarkan 

ke umat Hindu lainnya melalui ceramah. Demikian pula, dari peresapan kembali sebuah nilai 

ajaran agama yang diajarkan oleh tokoh-tokoh agama, membuat pengetahuan Mas Maman 

lebih menghargai dan menghormati alam dan menghasilkan berbagai pengetahuan tentang 

proses penjagaan alam yang didapat melalui ceramah dari tokoh agama yang sebelumnya 

pengetahuan tersebut pernah didapat sejak dirinya duduk di sekolah dasar. 

 

2) Proses Tumbuhnya Kesadaran Etika Lingkungan Akibat Momen Bencana   

Bencana banjir dan tanah longsor yang menimpa Dusun Junggo, Kecamatan Bumiaji, 

telah merubah pandangan umat Hindu-Dharma terhadap lingkungan alam. Ketika bencana 

terjadi di lingkungan tempat tinggal mereka, menghasilkan sebuah kesadaran akan proses 

penjagaan lingkungan serta terbentuknya suatu etika lingkungan. Seperti yang telah 

dijelaskan dalam bab sebelumnya, etika lingkungan adalah sebuah perilaku pandangan 

manusia terhadap lingkungan alam serta bagaimana perintah atau larangan prilaku manusia 

terhadap lingkungan alamnya. Etika lingkungan dibutuhkan sebagai kekuataan mengatasi 

krisis ekologi. Dengan adanya etika lingkungan manusia bisa mengimbangi hak dan 

kewajiban terhadap lingkungan alam.  

Berdasarkan hasil penelitian, berbagai macam pemahaman umat Hindu-Dharma 

dalam memandang atau memaknai etika lingkungan alam. Misalkan menurut Romo Ahmad, 

etika lingkungan dipahami sebagai “persaudaraan” yang dijaga kerukunan, selalu menjaga 



 

lingkungan alam dengan tujuan untuk mencegah erosi, dan semua umat beragama di Dusun 

Junggo bersama-sama untuk menjaga kebersihan lingkungan. Dengan kata lain, alam semesta 

ini diibaratkan sebagai saudara dimana harus disayang, dipelihara, dan dijaga oleh manusia. 

Sehingga kebersihan dan kenyamanan dapat diperoleh yang nantinya, buah dari perilaku baik 

tersebut akan dinikmati juga oleh manusia.  

Terdapat persamaan pengetahuan dengan Romo Ahmad, Mangku Parman 

mengatakan bahwa lingkungan alam harus dijaga karena alam juga merupakan ciptaan 

Tuhan. Ketika manusia tidak sayang kepada alam, manusia tersebut akan terkena tulah 

(menderita celaka). Antara manusia dengan alam terjadi kesinambungan.  Ketika  manusia 

tidak bisa menjaga alam, sama saja manusia tidak senang, sayang (mencintai) raga atau 

dirinya sendiri. Hal ini yang dikatakan “Bhuwana Agung” atau alam semesta dan “Bhuwana 

Alit“ adalah tubuh manusia. Jadi manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan yang dianugrahkan 

budi pekerti harus menyayangi alam.  

Tidak berbeda jauh dengan pendapat Mas Maman, ia mengatakan bahwa manusia 

harus menyadari jika ia membutuhkan alam. Sehingga manusiapun harus merawat alam. 

Tidak ada yang membedakan antara manusia dan alam. Ditambah lagi Mas Maman bercerita 

tentang pengalamannya sewaktu dulu menanaman pohon tetapi dirusak oleh orang lain.  

Dari kesadaran akan bahaya bencana yang mengelilingi daerahnya, serta pengalaman 

yang terjadi ketika tertimpa bencana, umat Hindu-Dharma memahami bahwa dalam 

bertindak kepada alam juga harus sesuai dengan etika lingkungan hidup.  Dari penjelasan 

tersebut, terlihat bahwa mereka  menentang antroposentrisme. Hal tersebut dikarenakan 

dalam memandang alamnya mereka tidak lagi berpusat pada manusia, akan tetapi berpusat 

pada makhluk hidup seluruhnya dalam kaitannya dengan upaya mengatasi persoalan 

lingkungan hidup (Keraf, 2002, hlm.76). Prinsip-prinsip etika lingkungan diterapkan juga 

dalam kehidupan sehari-harinya umat Hindu, hal ini dilakukan untuk menjaga dan 

melestarikan lingkungan alam. Berikut adalah penjelasan dari prinsip-prinsip etika 

lingkungan yang dihubungkan dengan umat Hindu-Dharma di Dusun Junggo: 

a) Sikap Hormat Terhadap Alam  

Manusia harus menghormati alam sehingga tidak merusak isi alam tersebut (baik 

tumbuh-tumbuhan maupun hewan). Tuhan Yang Maha Kuasa menyediakan beraneka macam 

kebutuhan manusia sehingga manusia tergantung pada alam. Alam diciptakan oleh Yang 

Maha Kuasa dengan sangat sempurna. Maka dari itu, umat Hindu sangat bersyukur, memuja 

dan menghormati alam semesta beserta isinya melalui upacara keagamaan. Dalam Agama 

Hindu, dapat dilihat pada upacara penghormatan pada alam (khususnya tumbuh-tumbuhan) 



 

yaitu upacara Butha Yadnya yang diadakan sebelum memperingati hari raya Nyepi dan juga 

upacara Dewa Yadnya (Tumpek Uduh). Pada upacara Butha Yadnya tahun 2015 ini, jatuh 

pada hari Jumat, 20 Maret 2015 di Lapangan Rampal dan juga melakukan beberapa ritual di 

Pantai Balaikambang, Kabupaten Malang. Makna dari perayaan upacara tersebut adalah rasa 

terima kasih kepada Tuhan karena telah diberikan kekayaan alam. Melalui pelaksanaan 

secara lahir dan bathin ini, telah mengantarkan umat Hindu pada kesejahteraan dan 

keharmonisan yang diinginkannya. 

b) Prinsip Tanggung-Jawab  

Manusia dalam menjalani kehidupan, diberikan tugas untuk bertanggung-jawab 

memelihara dan merawat alam semesta. Manusia dituntut untuk mempunyai rasa memiliki 

yang tinggi, seakan-akan alam adalah miliknya sendiri yang harus dilindungi (Keraf, 2002, 

hlm.146-148). Sebagai contoh dalam Agama Hindu mengenal istilah “Wana Kartika” atau 

penghijauan hutan. Menurut umat Hindu-Dharma di Dusun Junggo yang pernah mengikuti 

kegiatan “Wana Kartika”, kegiatan tersebut pernah dilaksanakan pada tahun 2005 yang 

digerakkan oleh pemuda Hindu seluruh Provinsi Jawa Timur. Kegiatannya dengan 

melaksanakan penanaman pohon di hutan sekitar Pura Luhur Giri Arjuno, Dusun Junggo. 

Pohon dan bambu ditanam agar air dapat meresap pada tanah dengan baik. 

c) Solidaritas Kosmis  

Solidaritas kosmis ini berusaha untuk mendorong manusia agar selalu menyelamatkan 

lingkungan dengan tujuan ketika manusia menyelamatkan lingkungan alam berarti ia telah 

menyelamatkan kehidupan. Selain itu, solidaritas kosmis mengajarkan manusia untuk bisa 

ikut merasakan apa yang dirasakan makhluk lain (Keraf, 2002, hlm.148). Seperti yang 

dikatakan oleh Romo Ahmad setiap melakukan ceramah kepada umat Hindu-Dharma 

lainnya,  dirinya mengatakan alam semesta ini diibaratkan sebagai saudara dimana harus 

disayang, dipelihara, dan dijaga oleh manusia. Sehingga kebersihan dan kenyamanan dapat 

diperoleh yang nantinya, buah dari perilaku baik tersebut akan dinikmati juga oleh manusia.  

Demikian pula dijelaskan oleh Mangku Parman, dirinya sebagai tokoh agama 

berperan penting di masyarakat Dusun Junggo untuk mendorong masyarakat agar tidak 

pernah menyerah dalam menyelamatkan lingkungan. Untuk saling mengingatkan tidak harus 

membeda-bedakan agama, sehingga dirinya tidak hanya mengingatkan kepada umat Hindu-

Dharma saja, melainkan semua umat beragama di Dusun Junggo.   

d) Prinsip Kasih Sayang Dan Kepedulian Terhadap Alam 

Kasih sayang dan kepedulian harus dimunculkan karena sebagai sesama anggota 

komunitas ekologisme semua makhluk hidup mempunyai hak untuk dilindungi, dipelihara 



 

dirawat dan tidak disakiti (Keraf, 2002, hlm.149). Kasih sayang dan kepedulian pada anak 

atau keluarga kita, harus kita lakukan juga kepada alam. Diungkapkan pula oleh Mangku 

Parman, ketika manusia tidak sayang kepada alam, manusia tersebut akan terkena tulah 

(menderita celaka). Antara manusia dengan alam terjadi kesinambungan.  Ketika  manusia 

tidak bisa menjaga alam, sama saja manusia tidak senang, sayang (mencintai) raga atau 

dirinya sendiri. Hal ini yang dikatakan “Bhuwana Agung” atau alam semesta dan “Bhuwana 

Alit“ adalah diri manusia. Jadi kita harus benar-benar sayang kepada alam. 

e) Prinsip “No Harm” 

Ketika manusia mempunyai kewajiban moral dan tanggung-jawab terhadap alam, 

manusia diwajibkan untuk tidak merugikan alam secara tidak perlu. Misalkan, tidak 

menyakiti binatang, tidak melakukan pencemaran yang membuat spesies di laut atau di 

sungai mati, tidak menyebabkan keanekaragaman hayati di hutan terbakar, dan tidak 

membuang limbah seenaknya (Keraf, 2002, hlm.150-151). Di dalam Tapam asih, terdapat 

tiga bagian yaitu Manajika, Wajika Kayika. Pertama, Manajika yaitu sebelum manusia 

melaksanakan suatu hal, dipikirlah terlebih dahulu dengan sangat baik, apakah itu diri sendiri 

merugikan orang lain, merugikan sesama atau merugikan alam. Kedua, Wajika 

(Jawa:Wijanten) yaitu menjaga ucapan atau cara berbicara. Ketiga, Kayika suatu perbuatan 

sebelum manusia berbuat dan berbicara haruslah dipikir terlebih dahulu.   

Jika melihat prinsip etika lingkungan hidup manusia dalam menjalani kehidupan, 

diberikan tugas untuk bertanggung-jawab memelihara dan merawat alam semesta. (Keraf, 

2002, hlm.146-148). Sehingga sangat cocok bahwa Wana Kartika atau penghijauan hutan 

merupakan prinsip tanggung-jawab manusia pada alamnya. Menurut Mangku parman, ketika 

manusia tidak bertanggung-jawab dengan lingkungan alam yang akan merugi adalah diri 

sendiri.  

f) Prinsip Hidup Sederhana Dan Selaras Dengan Alam 

Prinsip ini menegaskan bahwa kita sebagai manusia yang memiliki akal pikiran harus 

mengembangkan mutu kehidupan yang baik. Manusia boleh rakus dan tamak dalam 

mengumpulkan harta tetapi, manusia tidak dibenarkan untuk bersifat rakus, tamak dan 

memiliki gaya hidup yang konsumtif (Keraf, 2002, hlm.151-152).  Hal ini juga menjadi 

pedoman masyarakat di Pulau Jawa untuk harus bersikap hati-hati dengan prinsip aja dumeh 

(jangan mentang-mentang) dan aja aji mumpung (jangan oportunis) (Herusasoto, 2001, 

hlm.75).  Beberapa waktu lalu, penulis berhasil mewawancarai salah satu umat Hindu yang 

memiliki prinsip hidup sederhana seperti yang dijelaskan diatas.  

g) Prinsip Keadilan  



 

Prinsip keadilan berbicara tentang bagaimana manusia harus berperilaku satu terhadap 

yang lain dalam kaitannya dengan alam semesta dan bagaimana sistem sosial harus diatur 

agar berdampak positif pada kelestarian lingkungan hidup (Keraf, 2002, hlm.153). Sehingga 

di dalam kehidupan manusia harus berlaku adil dengan dirinya dan alam. Konsep palemahan 

dalam Tri Hita Karana menjelaskan alam adalah salah satu ciptaan Tuhan yang harus dijaga. 

Alam begitu berpengaruh pada kehidupan manusia dan segala isinya. Manusia pun menyadari 

di dalam kehidupannya sangat bergantung pada lingkungan alam. 

Menurut Romo Ahmad, alam boleh dimanfaatkan dengan baik, tetapi alam pun harus 

tetap dijaga dan dirawat. Menurutnya,  sebagai manusia tidak boleh terlalu “nafsu” untuk 

memanfaatkan alam. Pada saat hari raya Galungan, umat Hindu dilatih untuk  memerangi 

nafsu angkara (nafsu yang tidak sewajarnya sehingga melanggar dari hukum agama, hukum 

adat, dan hukum criminal). Nafsu manusia tersebut harus dijaga. Romo Ahmad sebagai tokoh 

Agama Hindu mengarahkan  dan mengingatkan umat Hindu lainnya  bahwa nilai-nilai ajaran 

Agama Hindu tidak hanya menjadi sebuah teori saja, melainkan harus dipraktikkan agar 

memberikan dampak positif pada manusia, hewan, dan alam. 

Selain itu, Ibu Yasmani juga menjelaskan, di dalam kehidupan harus saling 

menghargai, baik kepada sesama manusia maupun pada alam. Untuk memanfaatkan hasil 

alam harus banyak bersabar, tidak boleh sombong ataupun seenaknya sehingga merugikan 

alam.  

h) Prinsip Demokrasi 

Prinsip demokrasi terkait erat dengan hakikat alam. Dimana setiap manusia yang 

peduli kepada lingkungan alamnya, adalah orang-orang yang memiliki demokrasi yang 

tinggi. Prinsip demokrasi dalam bidang lingkungan dan pembangunan dapat dilihat melalui 

pengambilan keputusan atau kebijakan yang menentukan baik-buruk, rusak tidaknya, dan 

tercemar tidaknya lingkungan hidup (Keraf, 2002, hlm.155). Sehingga dalam proses 

pembangunan harus mengajukan analisis mengenai dampak lingkungan (AMDAL). Seperti 

dalam penjelasam Romo Ahmad, AMDAL harus dilaksanakan sebagai usaha pelestarian 

alam. Jika suatu pembangunan tidak berdasarkan AMDAL, hukum criminal maupun hukum 

karma-pun berlaku.  

Menurut Mas Maman, ketika seorang menjalankan nilai-nilai ajaran agamanya 

dengan baik tentu mereka akan merasa takut jika merusak lingkungan. Dan sebaliknya, ketika 

mereka tidak menjalankan perintah agamanya mereka senantiasa berbuat kerusakan dan 

menganggu kehidupan orang lain. Dengan kesimpulannya, Mas Maman mengingatkan 



 

sebagai umat beragama yang baik harus berpegang pada ajaran agama dan prinsip demokrasi 

yaitu peduli pada lingkungan alamnya.  

i) Prinsip Integritas Moral  

Prinsip ini dikhususkan untuk pejabat publik agar mempunyai sikap dan perilaku 

moral yang mengamankan kepentingan publik. Ia dituntut untuk tidak menyalahgunakan 

kekuasaanya untuk kepentingan dirinya dan kelompok dengan merugikan kepentingan 

masyarakat dan juga tidak merugikan lingkungan alam (Keraf, 2002, hlm.157-158. 

Berdasarkan hasil informasi dari Romo Ahmad beberapa waktu lalu, yang melakukan 

penggundulan hutan di Dusun Junggo sehingga mengakibatkan bencana adalah masyarakat 

pendatang yaitu buruh kerja dari luar Dusun Junggo. Sekitar tahun 2002 Romo Ahmad 

mengingatkan dan berusaha mencegah tetapi ia malah dimusuhi. Sehingga dari perilaku 

penggundulan hutan tersebut merugikan masyarakat sekitar dan tentunya merugikan alam. 

Kesadaran masyarakat Hindu-Dharma pada lingkungan alam memiliki persamaan 

pendapat karena informan tersebut mengalami pengalaman yang sama, yaitu sama-sama 

pernah mengalami bencana sehingga dalam proses ini disebut sebagai objektivasi (1994, 

hlm.5). Setelah terjadi bencana banjir  dan tanah longsor yang melanda pada tahun 2005, 

membuat umat Hindu-Dharma memiliki pengalaman obyektif yang sama. Meskipun secara 

personal cara mereka merespon bencana berbeda, namun pengalaman ini mengajarkan 

mereka bahwa terjadi perubahan lingkungan fisik karena campur tangan manusia. Misalnya 

seorang pemilik lahan akan memiliki respon berbeda dengan buruh tani akibat lahannya 

tersapu banjir dan tanah longsor. Namun demikian, banjir menjadi peristiwa yang sangat 

penting sebagai penanda perubahan lingkungan fisik. Terlebih banjir tahun 2005 adalah 

banjir pertama sejak lebih dari tiga dekade sebalumnya. Dengan pengalaman yang sama, 

umat Hindu-Dharma kemudian melahirkan pula kesadaran yang sama tentang bagaimana 

memperlakukan alam yaitu dengan mengamalkan nilai-nilai ajaran Agama Hindu berupa 

kegiatan penghijauan hutan (Wana Kartika) serta menjalankan upacara keagamaan yang 

berhubungan dengan alam.  

Dalam proses obyektivasi ini, seseorang berusaha untuk memaknakan kembali atau 

meninjau ulang peristiwa yang telah terjadi berdasarkan pengalaman hidupnya. Ketika nilai-

nilai ajaran agama dan prinsip-prinsip etika lingkungan dirasa benar dan berfungsi untuk 

kehidupannya, ia senantiasa memaknai nilai-nilai tersebut, kemudian dipraktikkan dalam 

kehidupannya dengan Tuhan, sesama manusia dan juga ke alam. Seperti yang dikatakan 

Mangku Parman, manusia sebagai makhluk ciptaan Tuhan harus percaya adanya Sang Widhi, 



 

harus saling menghormati sesama manusia serta harus saling menghormati seluruh makhluk 

hidup yang ada di muka bumi dan di langit (alam semesta). 

 

3) Momen Eksistensi dan Adaptasi dalam Kehidupan sehari-hari  

Produk aktivitas manusia terlahir dari adanya eksternalisasi manusia. Eksternalisasi 

menurut Berger adalah suatu pencurahan (perwujudan) kedirian (eksistensi) manusia secara 

terus-menerus ke dalam dunia, baik dalam aktivitas fisik maupun mentalnya. Sehingga, 

dengan keberadaannya tersebut ia secara terus-menerus mencurahkan kediriannya dalam 

suatu aktivitas (Berger, 1994, hlm.4). Sebagai contoh, eksternalisasi dalam penelitian 

merupakan suatu proses adaptasi (penyesuaian diri) seseorang dalam kelompok keagamaan 

(Parisadha Hindu Dharma). Ketika seorang manusia hidup dalam masyarakat, ia akan 

senantiasa menganggap dirinya sebagai bagian penting dalam masyarakat tersebut, sehingga 

ia akan mempengaruhi masyarakat (Kahmad, 2009, hlm.97).  

Seperti yang diungkapkan oleh Mangku Parman, tergabung dalam kelompok 

keagamaan atau Parisadha Hindu Darma memiliki banyak manfaat. Pertama, adalah 

ketenangan hidup. Semuanya yang ada di Pura memiliki tujuan untuk mencari ketenangan 

hidup, berbakti kepada para leluhur, baik para leluhur yang ada di Jawa, maupun yang ada di 

Bali. Kedua, adalah manfaat pada diri sendiri. Dapat dipercaya oleh umat Hindu-Dharma 

untuk menjadi seorang Pemangku. Perannya di sini adalah mengasuh seluruh umat Hindu, 

sehingga dipercaya  melayani umat untuk mengantarkan kepada umat Hindu laki-laki 

maupun perempuan, tua – muda, meminta diantar dan ditujukan kepada Tuhan Yang Maha 

Esa. Selain itu, Romo Ahmad juga menjelaskan perannya sebagai Resi atau Romo adalah 

melayani kebutuhan umat. Melayani doa atau pujaannya memohon kepada Tuhan. Dan selain 

itu, Romo Ahmad berperan untuk mendoakan mohon keselamatan alam semesta. Dalam 

konteks ini, para tokoh agama menganggap bahwa dirinya merupakan bagian penting dan 

memberikan pengaruh besar kepada umat Hindu di Dusun Junggo, Kecamatan Bumiaji. 

Menurut Romo Ahmad, pada saat beribadah inilah umat Hindu-Dharma saling 

bertukar pikiran. Bapak Tasran dan Bu Yasmani sepasang suami-istri mengaku dalam 

keikutsertaan kelompok agama yaitu untuk kepercayaanya agar tentram di dalam umat 

Hindu-Dharma dan bermanfaat bisa berkumpul, memiliki banyak teman, dan saling bertukar 

pendapat dengan umat Hindu lainnya. Ditambah lagi dengan informasi yang diberikan oleh 

Ibu Yasmani, setiap minggu, ibu-ibu yang beragama Hindu berkumpul di sanggar untuk 

sembahyangan. Perkumpulannya tersebut semacam arisan dan bertukar informasi apakah ada 

umatnya yang sedang mengalami sakit atau meninggal.  



 

Berbeda dengan Bapak Tasran dan Bu Yasmani, Mas Maman dan Bu Suci mengaku 

tidak terlalu aktif dalam kelompok keagamaan Hindu tersebut. Ketidakaktifan mereka ini 

mengakibatkan dirinya tidak banyak mendapatkan informasi yang beredar di lingkungan 

tempat tinggalnya.  

Ketidakterlibatan mereka dalam kelompok keagamaan tersebut nampaknya telah 

diuraikan oleh Berger dalam teori konstruksi sosialnya, dimana terdapat proses adaptasi atau 

penyesuaian diri dengan nilai dan tindakan (relasi antar umat beragama), seperti: adaptasi 

dengan nilai dan tindakan yaitu sikap menerima dan menolak yang dapat dilihat melalui 

partisipasi individu dalam berbagai kegiatan keagamaan. 

Proses eksternalisasi tidak hanya melibatkan sesama umat Hindu-Dharma  di Dusun 

Junggo saja. Proses ini juga terjadi ketika umat Hindu-Dharma berintaraksi dengan 

masyarakat di luar Hindu (Paramont Reality). Ini dapat dilihat, ketika umat non Hindu atau 

masyarakat awam menganggap umat Hindu melakukan pemujaan kepada pepohonan seperti 

pada upacara Butha Yadnya. Padahal dalam kepercayaan umat Hindu, upacara Butha Yadnya  

(Nangluk Merana) dipercayai sebagai  bentuk upacara atau ritual keagamaan untuk 

permohonan pada Tuhan agar  tumbuh-tumbuhan tidak diserang oleh hama penyakit, 

mendoakan alam dan menghaturkan rasa terima kasih kepada Tuhan dan alam (pepohonan) 

agar pohon yang ditanamnya dapat tumbuh subur dan berbuah lebih lebat sehingga berguna 

bagi manusia.   

Seperti yang telah diuraikan pada bab sebelumnya, menurut Bapak Parianto telah 

nampak bahwa pada pelaksanaan ibadah umat Hindu misalkan Tri Sandya bukan hanya 

sebagai suatu ibadah dan mengharapkan pahala saja, melainkan memiliki tujuan sebagai 

suatu saat yang tepat untuk mengucapkan terimakasih kepada alam dan Tuhan pemilik alam 

semesta karena Tuhan telah memberikan alam yang penuh kebaikan. Dimana untuk 

mendapatkan kesehatan manusia harus memakan tumbuh-tumbuhan yang baik bagi tubuh. 

Diberikan keselamatan dalam bekerja sebagai bentuk dijauhkan dari risiko atau ancaman 

sehingga manusia merasa bahagia atas segala macam kebaikan Sang Hyang Widhi. 

 

KESIMPULAN 

Dalam proses internalisasi, nilai-nilai ajaran agama (Tri Hita Karana, pelaksanaan Tri 

Sandya, upacara Butha Yadnya dan Dewa Yadnya) berguna sebagai pengetahuan umat Hindu 

untuk selalu menjaga, merawat dan melestarikan lingkungan alamnya. Dari pengetahuan 

tersebut muncul sebuah tindakan berupa kegiatan umat Hindu-Dharma dalam pelestarian 

lingkungan alam disebut dengan “Wana kartika” yang bertujuan untuk mengantisipasi 



 

bencana. Umat Hindu-Dharma mendapatkan pengetahuan yang dilalui dalam proses 

pembelajaran di dalam hidupnya misalkan melalui pendidikan sekolah atau pendidikan 

keluarga. 

Setelah terjadi bencana banjir  dan tanah longsor yang melanda pada tahun 2005, 

membuat umat Hindu-Dharma memiliki pengalaman obyektif yang sama. Meskipun secara 

personal cara mereka merespon bencana berbeda, namun pengalaman ini mengajarkan 

mereka bahwa terjadi perubahan lingkungan fisik karena campur tangan manusia. Dengan 

pengalaman yang sama, umat Hindu-Dharma kemudian melahirkan pula kesadaran yang 

sama tentang bagaimana memperlakukan alam yaitu dengan mengamalkan nilai-nilai ajaran 

Agama Hindu berupa kegiatan penghijauan hutan (Wana Kartika) dan menjalankan upacara 

keagamaan yang berhubungan dengan alam, serta menerapkan prinsip-prinsip etika 

lingkungan dalam kehidupan yang berguna untuk menjaga dan melestarikan lingkungan 

alam. Sehingga, dalam proses ini disebut sebagai objektivasi. 

Dalam eksternalisasi, ketika seorang manusia hidup dalam masyarakat, ia akan 

senantiasa menganggap dirinya sebagai bagian penting dalam masyarakat tersebut. Sehingga, 

ia akan mempengaruhi masyarakat (umat Hindu lainnya) seperti yang dilakukan oleh tokoh 

Agama Hindu. Sedangkan ketidakterlibatan sebagian umat Hindu-Dharma dalam kelompok 

keagamaan tersebut nampaknya telah diuraikan oleh Berger dalam teori konstruksi sosialnya, 

dimana terdapat proses adaptasi atau penyesuaian diri dengan nilai dan tindakan (relasi antar 

umat beragama), seperti: adaptasi dengan nilai dan tindakan yaitu sikap menerima dan 

menolak yang dapat dilihat melalui partisipasi individu dalam berbagai kegiatan keagamaan. 

Proses eksternalisasi juga terjadi ketika umat Hindu-Dharma berintaraksi dengan masyarakat 

di luar Hindu. Ini dapat dilihat, ketika umat non Hindu menganggap umat Hindu-Dharma 

melakukan pemujaan kepada pepohonan. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Basri, dkk. 2007. Buddhisme Theravada dan gempa bumi. Respon umat Buddha di Gatak, 

Kotesan Klaten terhadap gempa bumi 27 Mei 2006. Bandung: Mizan Pustaka. 

Berger, P.L. (1994). Langit suci: Agama sebagai realitas sosial. Penerjemah Hartono. 

Jakarta: Pustaka LP3ES. 

Berger, P.L. dan Luckmann, T. (1990). Tafsir sosial atas kenyataan: risalah tentang 

sosiologi pengetahuan. Jakarta: LP3ES. 



 

Herusasoto. 2001. Simbolisme dalam budaya Jawa. Jogyakarta: Hanindita Graha Widia.  

Herimanto dan Winarno.2010. Ilmu sosial dan budaya dasar. Jakarta: Bumi aksara.  

Suprayogo, I. dan Topbroni. (2003). Methodologi penelitian sosial agama (Cet. 

XII;)Bandung : Remaja Rosdakarya.  

Kahmad, D. (2000). Sosiologi agama. Bandung: Remaja Rosdakarya. 

Keraf, S. (2002). Etika lingkungan. Jakarta: Kompas.  

Moustakas, C.E.. (1994). Phenomenological research methods. USA: SAGE Publications 

Inc.  

Nugroho, A.A. (2001). Dari etika bisnis ke etika ekobisnis. Jakarta: Gramedia Widiasarana 

Indonesia.  

Soekanto, S. (2007). Sosiologi: Suatu pengantar. Jakarta : Raja Grafindo Persada.  

Suharyo, T. ( ). Pendidikan antiteroris. Pikiran rakyat.edisi 27 Juli 2009 

Wardhana, dkk. (1998). Buku pelajaran agama Hindu tingkat SMU Kelas III. Jakarta: 

Hanuman Sakti.  

Wijaya, H. (2008). Upaya Gerakan Intensifikasi Rehabilitasi Alam Bumiaji (GIRAB) Di 

kecamatan Bumiaji, kota Batu. : Universitas Muhammadiyah Malang. Diakses pada  

15 Januari 2015 Pada Pukul 11.42 WIB melalui 

www.studentresearch.umm.ac.id/index.php/department_of_sociology/article/view/75

43 

 

Dokumen Pemerintah 

Pemerintah Republik Indonesia. Undang-Undang Republik Indonesia Nomor 32 Tahun 2009 

tentang Perlindungan dan Pengelolaan Lingkungan Hidup 

 

  



 

 

BIOGRAFI PENULIS 

 

Mutya Handayani meamatkan pendidikan di TK Perwanida II Perumnas tahun 1998, 

SD di  SDN 37 Ampenan tahun 2005, SMPN 13 Mataram tahun 2008, SMAN 7 Mataram 

tahun 2011, dan Jurusan Sosiologi FISIP Universitas Brawijaya, Malang, tahun 2015.  

Pengalaman organisasi yang dimilikinya adalah OSIS SMAN 7 Mataram tahun 2010, 

panitia Coffee Break Sosiologi, sesi Publikasi dan Dokumentasi KKN di Desa Sidoasri, 

Malang.  

Pengalaman penelitiannya meliputi Pengaruh Tingkat Partisipasi Petani Dalam 

Kehidupan Tani Terhadap Peningkatan Pendapatan di Desa Pandansari, Malang, tahun 2012, 

Perbedaan Pola Konsumsi Antara Petani Pemilik Sawah Dan Penggarap Sawah (Studi Di 

Dusun Krajan, Desa Randuangung, Kecamatan Singosari, Kabupaten Malang), Pemaknaan 

Masyarakat Pada Sumber Mata Air (Studi Fenomenologi Pada Masyarakat Dusun Jurang 

Kuali di Desa Sumber Brantas, Kecamatan Bumaji, Batu tentang Sumber Mata Air 

Arboretum dan Lainnya), dan Peran Kelompok Agama Islam Dan Hindu Dalam Melihat 

Risiko Bencana (Studi Fenomenologi pada Dusun Junggo, Desa Tulungrejo, Kecamatan 

Bumiaji, Kota Batu) tahun 2013.  

Pada tahun 2014, ia melakukan penelitian-penelitian berikut Gerakan Sosial FMPMA 

(Studi Tentang Wacana Sumber Mata Air Gemulo dan Civil Society dalam Pespektif Forum 

Masyarakat Peduli Mata Air  di  Desa Bulukerto, Kecamatan Bumiaji, Kota Batu), Evaluasi 

Kebijakan BLSM (Studi Tentang Pola Pendistribusian Dana BLSM Pada Masyarakat 

Penerima BLSM Di Kelurahan Merjosari, Kecamatan Lowokwaru, Kota Malang), Kelompok 

Parkir Sebagai Turifikasi (Studi Pada Kelompok Parkir Luar, dalam Mengelola Parkir di  

Wisata  Batu Night Spectacular Desa Oro-Oro Ombo, Kota Batu), Dampak penerimaan dana 

blsm terhadap Daya beli masyarakat (Studi Dampak Sosial-Ekonomi Pada Masyarakat 

Penerima BLSM Di Kelurahan Merjosari, Kecamatan Lowokwaru, Kota Malang), dan 

Tipologi Masyarakat Dusun Precet  (Studi Kuantitatif Deskriptif Di Dusun Precet, Desa 

Sumbersuko,  Kecamatan Wagir Kabupaten Malang). 

Email : Mutyahandayani606@gmail.com 


